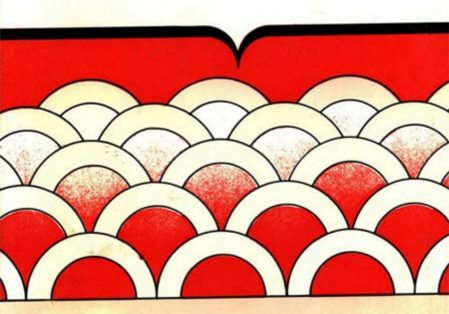
## ै रेडिंग्डें के कि

في سُبيل مُوسوفُ فلسفتية

# أرسطو



فالرؤمكتبت المجلكك





فْ َ الله فَيْ الله موسدوعة فلسنفية للسنفية



ئىيىت (لا*رىتورى*مفيطفى **غا**يم<sup>ت</sup>

مَنشُورَات وَل*روَ*مِكُتبَہُ لِهُلُولُ

### جمعُق الطبيع والنيث مجفوظت. ١٩٨٨ء

الإدارة العامة: دار ومكتبة الهلال بثر العبد ـ شارع مكرزل

#### مقسدمة

في الوقت الذي استطاع فيه الشعب اليوناني أن يحقق انتصارات رائعة أدت الى هزيمة الفراة الفرس والفينيقيين الذين هاجموا البلاد اليونانية بقيادة الملك الفارسي داريوس الكبير، وخلفه ابنه احشويروش، وذلك عام ٤٧٩ ق٠٥٠ اندلعت نيران العروب والمنافسة العلمانية بين المدن اليونانية نفسها نتيجة لتردي الاوضاع السياسية والاجتماعية في طول البلاد وعرضها والنبوغ الفكري الواعي الذي لمس التقدم العلمي، والنبوغ الفكري عند الفرس ابان الاحتلال بعماسة منقطعة النظير الى ارتشاف العلم والعب من ينابيعه الغيرة المعطاة والمارية المعانة النظير المعارفة المنافي المعارفة المنافية المنافية النظير المعارفة المنافية المن

ولكن اليونان ، هذا البلد المتعطش الى العلم

والمعرفة لم يكن فيه علماء وفلاسفة بالمعنى الصحيح يستطيعون تلبية ما يتفاعل في أعساق الشبيبة اليونانية الناهدة الى التحرر والانطلاق لتوجيه البلاد الوجهة الصحيحة • بل كان هناك بعض المتكسبين بالعلم الذين لا يميزون بين الحق والباطل ، ويهدفون الى تغطية الحقائق العرفانية الناصعة وتمويهها عن طريق الاتجار بما لديهم من معلومات سطحية، وقد لقبوا أنفسهم بد «سوفيتيس» أي المعلمين البلغاء ، أو معلمي الحكمة •

ومن البديهي بعد أن وصلت الأمور العرفانية الى هــذا الحد من التدهور والانفلات أن ينبري لهؤلاء وأمثالهم من دعاة المعرفة والحكمة المقلانية أناس يؤمنون بالمثالية الخلقية ، والعقيقة العلمية الناهدة الى اصلاح المجتمع وتخليصه من الهوة التي يتردى بهـا • وكان على رأس هـؤلاء آخـر السفسطائيين » سقراط الذي وهب نفسه ، وحياته للفلسفة والحكمة العرفانية ، وضحى بجميع مصالعه في سبيل طلب الحكمة الخلاقة المبدعة كماشق لها ، فسرعان ما أصبح أعمق أهل اليونان عرفانا وحكمة الفلسفة الشماء ،

وأضعى معلما يلتف حوله الشباب والمثقفين من كل حدب وصوب •

ويبدو أن سقراط قد أهمل شؤونه الخاصة فلم يممل أبدا ولم يفكر بمستقبل زوجته وأولاده وكان نادرا ما يتناول طعامه في منزله بل كان لا يأكل الا عندما يلبي دعوة أحد تلامذته الذين يعضروا مدرسته في كل يوم ليستمعوا الى جدل ونقاشه المسربل بالجد والهزل ، وكان سقراط يعمد بدوره الى تحليل الديمقراطية بأسلوب ساخر مرير ، ويناقش في الاخلاق على ضوء المقل لا الدين .

ومن زوایا مدرسته الفکریة الفلسفیة انطلقت الأفکار بنورها الشعشعانی لتصبح مدماکا لکل مدرسة من مدارس الحکمة العرفانیة والفکر الاجتماعی المثالی و لا غرو فقد ضعت مدرسته شبان أغنیاء کافلاطون والسبیادیس ، ویعض الاشتراکیین کانتیسینس ، وبعض الفوضویین کاریستبوس الذی کان یعمل لایجاد عالم یتساوی فیه الناس ، فلا یکون هناك سادة ولا عبید ، بل یکون الجمیع أحرارا کسقراط نفسه و

ومما لا جدال فيه بأن الفلاسفة الذين أتوا قبل سقراط كطاليس ، وهرقليه ، وزينون ، وفيثاغور ، والمبدوكليس قد بحثوا عن الأمور الطبيعية الخارجية عن قوانين العالم المادي القابل للقياس وعن جواهره ، فجاء سقراط لينادي بأن الفلسفة العقيقية هي البحث عن ذات الانسان وعن كنه نفسه • ولم يقف عند هذا الحد بل علق علم، آراء ونظريات الفلاسفة الذين تقدموه بقوله: « هذا الامر حسن جدا ، ولكن هناك ، بالنسبـة للفلاسفة موضوعــا أهم . مــن البحث في ماهيــة الأشجار والكواكب والنجوم ، وهذا الذهن البشري ٠٠٠ من هو الانسان؟ وما الذي يستطيع أن يؤول اليه ؟ » • ومن هذا المنطلق انطلق سقراط لسبر أعماق النفس البشرية ، عسى أن يتمكن من رفع السجف والاستسار عسن الفرضيات ، ويستجموب المقتنيات الاخلاقية السبكولوجية •

وبعد أن ودع ستراط الدنيا بما فيها من حسنات وسيئات جاء بعده أفلاطون الذي تتلمذ على يديه أرسطوطاليس ونهج نهجه في الكثير من الأمور الفلسفية والعرفانية التي كان يعلم بها عندماكان طالبا في « الأكاديميا » التي أوجدها معلمه

أفلاطون • ولكن نفورا غريبا ذر قرنه بينه وبين معلمه أفلاطون فاضطر الى مغادرة أثينا وهو يرند: « لن تموت الحكمة بموت أفلاطون » •

ولما مات أفلاطون راح تلامذته يكونون ولاهوتا، على مذهبه ، عرف بالافلاطونية الجديدة ، التي كانت عبارة عن تجارب لايجاد فلسفة دينية منطلقة من أصول أفلاطونية تجسد عناصر مستقاة سن جميع المذاهب ، فلسفية ودينية ، يونانية وشرقية ، بما في ذلك السحر والتنجيم والعرافة • غـــير ان أتباعه حرصوا على الاحتفاظ بالروح اليوناني خالصا ، أي بالعقلية العلمية التي ترى الوجود كأنه هندسة كيرى ، فتستبعد منه ، بقدر الطاقة ، الممكن والعادث ، وتخضيه للضرورة • وبذلك يعارضون الديانات جمعا ، ومنها البهودية والمسيحية مع تأثرهم بها ، ويعارضون أفلاسرن نفسه في تصويره الصانع المبدع يتدخل تدخلا شخصيا طوعا لخريته ، وينظم العالم وفقا للمثل . فيتوخى غايات ، ويخلق الزمان ، ويرون بلــزوم تأويل القصص الافلاطونية الى ما ترمز اليه من المعانى الفلسفية •

ويلاحظ من خلال فلسفة أرسطو أنه بعد أن نقد معلمه أفلاطون عكف على المشكلات الافلاطونية يعاود فيها التآمل ، ويدقق النظر في منحناياتها العرفانية الماورائية حتى وصل الى موقف الذي سنحاول بحثه ومعالجته في هذا الكتاب واذا كانت مؤلفات أفلاطون قد كسبت قصب السبق بطابعها الأدبي الرفيع ، فأننا نجد لدى أرسطو أسلوبا علميا جافا معزوجا بحدة التركيز ، وسلاسة الأسلوب وانسيابه في سهولة ويسر .

ومسن الواضح أن أرسطو فيلسوف عظيه ، وحكيم كبير تربع على عرش العكمة اليونانية في عصره بلا منازع ، واليه يرجع الفضل في تنظيه الفلسفة اليونانية وتفريع العلوم منها ، وايجاد فن المنطق مرتبا ومنظما • وعلى الرغم من اهتمام أرسطو بالناحية الانسانية من الفلسفة ، فان مجموع فلسفته مبني على اتفاق العلل المادية في العالم الطبيعى •

وحكمة أرسطو تتناول جميع المعارف الانسانية التي كانت معروفة في عصره ، وقد بلغ بتفكيره العرفاني ذروة العبقرية الانسانيـة ، وأحاطـت

أفكاره المبدعة بأشمل مظاهر الوجود الطبيعي والمدني و ويبدو أن فلسفة أرسطو قد نبعت من الواقع وعالجت الوجود على ما هو عليه بالفعل ولم يكن أرسطو مبتدع علم المنطق ولكنه دونه ووضع قواعده ونظمه ورتبه ، ولم يجعل منه علما شكليا لا علاقة بينه وبين بعوثه ، كما أصبح هذا العلم فيما بعد ، بل جعل بين شكل هذا العلم وبين التفكير نسبا وعلاقة متينة وفاذا قاد الشكل المنطقي الى نتيجة لا يقبلها العقل ، اتبع أرسطو ما أوجب العقل و ترك ما أدى اليه شكل المنطق و

ويرى أرسطو وهو يبعث في ماهية المعرفة انها تنتج من صلة التفكير بالآراء ، ثم من المسلة بين هذه الآراء وبين النتائج والأدلة ، يعني اذا وقعت حواس الانسان على شيء فانه يكتشف صفات هذا الشيء مادته ، طوله ، حجمه ، لونه الخ و وبعدئذ يتألف من هذه الافكار المختلفة رأي بأن هذا الشيء بيت مثلا على ان هذا الرأي يكون في باديء الامر اقتناعا شخصيا ، فيجب على الانسان أن يقارن هذا الذي قال عنه أنه بيت بأمثاله من البيوت المعروفة لبرى اذا كانت النتائج التي وصل اليها بالتفكير مطابقة للمعروف عن البيوت ، ثم يقيم الدليل على نتائجه •

ويرى أرسطو أيضا ان ايمان الناس بالآلهة يرجع الى التأثير المطيم الذي يتركه في نفوسهم عظم المالم وجماله وقوانينه المحكمة • ولقد اعتقد البشر دائما في كل عصر وفي كل أمة وفي كل طور من أطوار الانسانية بقوة عظيمة مقتدرة قاهرة فوقهم ، هي الله • وهذا هو الدليل الوجداني على وجود الله حسب مفهوم هذا الحكيم الكبير •

ويعرف أرسطو البرهان بأنه القياس المؤلف من مقدمات صادقة أولية وسابقة في العلم على النتيجة من وأبين منها وعلة لزومها ، ولكن حصول النتيجة من المقدمات بالضرورة ، خاصية مشتركة بين جميع الأقيسة ويمتاز البرهان من بينها بأن نتيجت يجب أن تكون ضرورية ، ولكنها لا يمكن أن تكون كذلك الا اذا كانت المقدمات ضرورية ، وهذه قاعدة للوجهة ، وفي هذا النوع من الاقيسة اذا كان الحد الاوسط معمولا بالضرورة على العد الاصغر معمولا بالضرورة على العد الأوسط على العد الأوسط على الغرورة على

العد الاكبر • وعلى هذا فان القياس العلمي أو البرهان يجب أن تكون مقدماته صادقة وأولية وضرورية وسابقة في العلم على النتيجة ، وأبين منها وعلة حصولها كما يشير التعريف الأرسطي ، والا تسلسلنا في البراهين الى ما لا نهاية وامتنع العلم •

بیروت ۱۹۷۹/۵/۲۰ الدکتور مصطفی غالب

#### حياة ارسطو:

ولد أرسطوطاليس بن نيقوماخس بن ماخاؤن من ولد أسقلبيانس الذي أخرج الطب لليونانيين سنة ٣٨٤ ق٠م في اسطغاريا في تراقية ٠ أمه و أفسطيا » وترجع في نسبها الى أسقلبياذس ٠ وأبوه نيقوماخس كان طبيبا فيثاغوري المذهب ، خدم في حاشية الملك المقدوني امنتاس الثاني أبي فيليب أبي الاسكندر ، توفي وما يزال ولده أرسطو حدثا ، فلم يأخذ عنه الطب ٠ ولما بلغ الثامنة عشرة من عمره توجه الى أثينا ليستكمل علومه ، فانضم من عمره توجه الى أثينا ليستكمل علومه ، فانضم طويلا حتى امتاز بين أقرانه ، فسماه أفلاطون ، وما للطعه طويلا حتى امتاز بين أقرانه ، فسماه أفلاطون ، و القراء » لاطلاعه و المقل » لذكائه الخارق ، و « القراء » لاطلاعه و المقل » لذكائه الخارق ، و « القراء » لاطلاعه

الواسع • ثم أقامه معلما للخطابة فيما يروى • ولزم أرسطو الأكاديمية عشرين سنة ، أي حتسى انتقال أفلاطون الى العالم الآخر • وهذا دليل واضح على أن أرسطو ظل يواكب أفلاطون ويرتشف من مناهله العرفانية النمبرة عشرين عاما مما ينفى ما ذهب اليه البعض من مجافاته لأستاذه في آخر أيامه، أو أنه قد وقع بينهما منافسة علمية وخلاف حول بعض الافكار المقلانية • وليس نقد أرسطو لنظرية المثل ، أو غرها من النظريات الافلاطونية العرفانية، باسلوب جاف ، والحاح عنیف ، سوی تدلیلا علی مدى حرية الرأي والتفكير التي كان يتمتع بها طلاب وتلامذة الاكاديمية الافلاطونية ، الذي نفخ فيهم أفلاطون البحث عن العقيقة والحقيقة وحدها هى التي يتطلع اليها الجميع ، لذلك قال أرسطو كلمته الخالدة : و أحب أفلاطون وأحب العق ، وأوثر الحق على أفلاطون » • وبقاؤه في الاكاديمية طوال هذه المدة يدل على أنه عرف كيف يوفق بين ايثار العق وبين تقديره لمعلمه وعرفانه لجميله •

و بعد انتقال أفلاطون الى جوار مبدعه وخالقه غادر أرسطو أثينا • ويذهب البعض الى أن أسباب مغادرته أثينا غضبه الشديد من تروس غيره على

الأكاديمية الافلاطونية • قصد أرسطو أسيا الصغرى ، ومكث فيها مدة وتزوج • حتى استدعاه الملك فيليب ليكلفه بتعليم ولده الاسكندر الذى كان في الثالثة عشرة من عمره • وظل أرسطو يفيد الاسكندر من علومه العرفانية المقلانية أربع سنوات متصلة ، حتى اذا ما بلغ الاسكندر السابعة عشرة شارك الجيش في حروبه وذاق لذة النصر ، وأبهة القيادة ، فتباعدت الصلة بينه وبين مفيده ومعلمه ٠ ولما ناهز العشرين نودي به ملكا بمــد أبيه المقتول غيلة • فالتفت الى تركيز دعائم حكمه وتوسيع سلطانه • وعاد أرسطو الى أثينا في أواخر سنة ٣٣٥ ، وكانت قد خضعت لقوة فيليب • بعد فترة طويلمة ممن التجوال والترحال فانضم الي جماعة المقدونيين الهادفة الى الوحدة والتوحيد ، وفتح « الندوة العلمية » في الممشى المحازي للميدان الرياضي ، فتوافد عليه الطلاب من كــل حــدب وصوب ، وكان يتوسطهم ويقطع واياهم الممشى جيئة وذهابا شارحا تعاليمه ، فعرفت مدرسته من تلك الفترة و بالمشائيين ، أو المدرسة و المشائية ، •

ویروی أن أرسطو لما عاد الی أثینا واستقر بها أنشأ مدرسة في ملعب رياضي يدعی لوقيون ،فعرفت

بهذا الاسم ولكنه لم يكن صاحبها القانوني ، لأنه كان أجنبيا • فسجلها باسم ثاوفراسطوس صديقه وتلميذه ، ووهبه لهذا الغرض منازل وبساتين ابتاعها في المدينة • وقسم رجال المدرسة طائفتين : أعضاء مسنين ينتخبون الرئيس ، وأعضاء أحداثا ، وكان من عادته أن يغشى ممشى الى جانب الملعب، فيوافيه التلاميذ ، فيلقى عليهم دروسه وهو يتمشى وهم يسيرون من حوله ، فلقب لذلك هــو وأتباعه بالمشائين ، ويقال ان دروسه كانت على نوعين : صباحية مخصصة للتلاميذ تدور على الفلسفة ، ومسائية عامة تدور على الخطابة • ويذكر كذلك أنه أنشأ مكتبــة كانت الأولى مــن نوعها في العصر القديم ، ومعملا للتاريخ الطبيعي -ويشهد ما وصل الينا من كتبه وكتب تلاميذه بأن العمل كان كثيرا ، والبعث شاملا جميـــع فروع العلم •

وبعد اثنتي عشرة سنة أجبر أرسطو على مغادرة أثينا مرة ثانية و وذلك عندما مات الاسكندر بالحمى سنة ٣٢٣ ، فعاودت ديموستين وحزبه آمالهم ، وعادوا الى نشاطهم ، وأخذوا يطاردون الأجانب واتجهت أنظارهم الى أرسطو ، مع أنه لم

يعمل بالسياسة قط ، ومع ان العلائق كانت توترت بينه وبين الاسكندر من قبل سنتين ، اذ علم الملك بمؤامرة عليه ، وقتل فيمن قتل من المتآمرين ابن أخت أرسطو معلمه ، لم يبال الاثينيون بذلك ، ولجأوا الى الحيلة فاتهموا أرسطو بالالحاد • فعهد بالمدرسة الى ثافر أسطوس وغادر أثينا وهو يردد متهكما : « لا حاجة لأن أهيىء للاثينيين فرصة جديدة للاجرام ضد الفلسفة » · وقصد الى مدينة خلقيس في جزيرة أوبا ، وقيل توجه بصحبة زميله في الأكاديمية ، « اكسينوقراط » الى بلدة «أسوس» من أعمال طرواده حيث أسس فرعا للاكاديمية وكان حاكم هذه المنطقة « هرمياس » قد أهدى هذا المكان للافلاطونيين لكي يقيموا عليه مدرسة تتفرع عن الاكاديمية في أثينا ، وقد ظل أرسطو يعلم في هذا المكان زهاء ثلاث سنوات •

واذا كان ، أفلاطون قد فشل في استمالة حاكم صقلية فان أحد تلامذته قد نجع في كسب صداقة هرمياس والتأثير عليه من الناحيتين السياسية والاخلاقية ، فقد نشأت صداقة متينة بين كل من أرسطو وهرمياس ، فتزوج أرسطو ابنة أختبه «بيتياس » وأنجب منها ابنة سماها نفس الاسم ،

وفي هذا المكان أيضا تعرف « ثيوفراسطس » على أرسطو وأصبح تلميذا له ، ولم يلبث هذا الاخير أن أقنع أرسطو بالسفر الى بلدة « ميثيلين » قريبا من موطن « ثيوفراسطس » وفي العام التالي استدعاه فيليب المقدوني الى بلاطه لكي يشرف على تربية الاسكندر •

وكان فيليب قد عقد تحالفا مع « هرمياس » لمواجهة العرب التي كانت متوقعة بين الفرس واليونان ، ولكن فيليب أفشى سر هذا التعالف في بلاط الفرس عام ٣٤١ ق٠م مما أدى الى سقوط « هرمياس » والحكم باعدامه وصلبه ، وقد أرسل من سجنه كتابا الى أرسطو يذكر له فيه كيف أنه لم يجرم في حق المبادىء الاخلاقية ، وكيف أنه لم يجترىء على الفلسفة ومثلها ، ورد عليه أرسطو معييا ذكراه بقول مأثور نقش في معبد دلفي ٠ ومنذ أن تولى الاسكندر العكم في مقدونيا بعد وفاة والده فيليب ظل أرسطو ملازسا له الى أن قام الاسكندر بعملته المشهورة على أسيا الصغرى • ويعد كتاب أرسطو في الملكية هدية منه الى الاسكندر تلميذه بمناسبة تسلمه عرش مقدونيا • وكان الاسكندر يحب أستاذه ويحترمه ، ولهذا نراه يعيد انشاء مدينة أرسطو التي نشأ فيها على نفقته المغاصة ، وكان أبوه فيليب قد دمرها لأنه أحس بضيق صدر من أرسطو بسبب اسدائه النصيح لهرمياس وهو في سدة الحكم ، ونلاحظ أن أرسطو في رسالة « الاسكندر أو الاستعمار » يحذر تلميذه من النتائج السيئة التي تنجم عن معاملته للمتبربرين على قدم المساواة مع اليونانيين •

وقد انقطعت الصلة بين أرسطو والاسكندر عام ٣٢٧ ق٠م وذلك بعد اعدام ابن أخت أرسطو المدعو و كاليستينس » وذلك اثر اتهامه بالاشتراك في مؤامرة ضد الاسكندر ، ولم يؤثر هذا العادث في اعتقاد أرسطو باستقامة سياسة المقدونيين وسلامتها • ومصداقا لذلك نجد أرسطو يستمر على صلة وثيقة بمستشار دولة المقدونيين أنتيباتر ، وقد عينه أرسطو منفذا لوصيته بعد وفاته •

عاد أرسطو الى أثينا عام ٣٢٥ ق م واستمر بها حيث أسس مدرسة في الجزء الشرقي من المدينة في مكان يعرف « باللوقيوم » وكان هذا الموضع أمام باب من أبواب أثينا يسمى باب « ديوكاريس » • وقد سميت هذه المدرسة « بالمدرسة المشائية » و وظل أرسطو في هذه المدرسة يتابع تعاليمه بين تلاميذه الى ما قبل وفاته بفترة قصيرة • وحدث انه بعد وفاة الاسكندر وقيام الحزب الوطني تحت زعامة « ديموستين » أن أصبحت اللوقيوم موضع اشتباه أتباع هذا الحزب نظرا لصداقة أرسطو للمقدونيين ورعاية هؤلاء للمدرسة ، ولم يلبث أنصار الحزب الوطني في أثينا أن وجهوا الى أرسطو نفس التهم التي سبق أن وجهت الى سقداط ، فأثر أرسطو الرحيل عن أثيلا حزنا حتى لا يعطي أعداءه فرصة للاجرام في حق الفلسفة مرة أخرى •

واستقر أرسطو بعد ذلك في بلدة «خلقيس » في « ايوبيا » وكان يعيش على ريع مزرعة ورثها عن والدته حتى وافاه الاجل سنة ٣٢٢ ق٠م اثر اعتلال صحته نتيجة لمرض معد وقد أورد يوجين اللأرسي في كتابه عن «حياة الفلاسفة » ، وصية أرسطو في الفصل الخامس منه وفي هذه الوصية نلاحظ أن أرسطو يوصي بأن تستمر المدرسة أي اللوقيوم في عملها ويوصي بأشياء أخرى لأقارب ولتلامذته و

#### مؤلفات ارسطو:

من الملاحظ أن مصنفات أرسطو امتازت بالأسلوب العلمي البحاف المركز وقد أشار بعض المؤرخين الى أن هذه الكتابات الارسطية ليست هي كل ما كتبه أرسطو أو بمعنى آخر لا تعبر تماما عن أسلوب أرسطو الحقيقي وذلك لأن أرسطو ألف في مطلع شبابه محاورات قلد فيها معلمه أفلاطون عرفها الأثينيون وتداولوها حوالي مائتي سنة وتعيزت بجمال الاسلوب ورشاقته وانسيابه في سهولة ويسر كما أشار الفيلسوف الروماني هشيشرون » •

ومن هذا المنطلق يمكننا أن نقول بأن مؤلفات عهد الشباب متأثرة بأسلوب أفلاطون أما مؤلفات عهد الكهولة فانها ذات طابع علمي جاف ، وقد يعزى ذلك الى أنها كانت بمثابة العناصر الرئيسية لدروس أرسطو في اللوقيوم ، فهمي نقط مركزة يكتبها المعلم للاسترشاد بها أثناء الشرح ، ولم تكن موضوعة \_ كما قيل \_ لكي تكون كتبا تقرأ وتكون لها صفة الوحدة والتماسك م

ومن الواضح أن أرسطو خلف تأليف كثميرة

لا تزال ، لآراء متضاربة حولها ، فالبعض يرى أنها تجاوزت الها تعد بالمئات ، وهناك من يزعم بأنها تجاوزت الآلاف ، ولكن القائمة التي نظمها مدير مكتبة الاسكندرية بعد وفاة أرسطو بمائة سنة من الفرابة بمكان حيث حشدها بالمئات من المصنفات التي تبعث في مختلف أنواع العلوم ، والظاهر أن أغلب تلك المصنفات مفقود ، أو قد شوهت معالمه الاصلية عن طريق النساخ والناشرون ولكن القليل الذي وصل الينا يدل على المكانة المقلية السامية التي كان يتبوأها أرسطو في عالم العكمة والفلسفة .

ولا غرو فان أرسطو بالذات لم يعمد الى نشر وتعميم تأليفه بل قام بذلك تلميذه « تاوفرست » الذي سلمها بدوره الى « تالاوس » وهذا باع بعضها الى « لبتولوماوس » الفيلادلفي ، الذي وضعها في مكتبة الاسكندرية حيث أبيدت والتهمتها النيران أثناء حريق المكتبة ، وما تبقى من هذا الكنز انتقل الى ورثة « تالاوس » الذين أخفوها في كهف ظلت فيه أكثر من ١٣٠ عاما ، ولما أخرجت وجدت مشوهة قد تلف أكثرها ،

ويتول يوسف كرم في كتابه تاريسخ الفلسفة

اليونانية (١) : « يذكر بعض القدماء ان مخطوطات أرسطو تداولتها بعض الأيدي ، الى أن اكتشفــت مكدسة في قبو وقد نال منها التعفن ، فتداولتها آید آخری ، حتی اضطلع بمراجمتها واصلاح ســا فسد منها « أندرونيقوس » الرودسي ، الزعيم العادي عشر على اللوقيون بعد أرسطو ، وأخرج للناس نسخا صعيعة في منتصف القرن الاول قبل الميلاد • هذه القصة موضوعة من غير شك ، اذ كيف يعقل أن مكتبة اللوقيون لم تكن تعتوي على نسخ من مصنفات أرسطو يرجع اليها المعلمون والتلاميذ ؟ وكان للمدرسة فروع ، منها فرع رودس أنشأه « أوديموس » تلميذ أرسطو وخرج منه « أندرونيقوس » ، فكيف يمكن الاعتقاد بأن هذه المدارس كانت خلوا من نسخ تعول عليها ؟ يلوح أن الاصل في وضع القصة أن الجمهور المثقف لم يكن يعرف من أرسطو غير المصنفات التي أذاعها في دور الشباب ، وإن تأليفه العلمية بقيت وقفا على مدارسه الى أن نشرها « أندرونيقوس » • وقد نسلم بصحة القصة اجمالا ، فلا يلزم منهـــا

<sup>(</sup>١) يوسف كرم : تاريخ القلسفة اليونانية ص ١١٤ ٠

سوى ان ما ترويه من الاحداث أصاب نسخا من كتب أرسطو لم تكن هي مخطوطاته ، ولا النسخ الوحيدة ، لما قدمنا من سبب »

والظاهر أن مصنفات أرسطو في شبابه التسى كانت عبارة عن محاورات على طريقة أفلاطون ، قد أصابها التلف أو فقدت كلها ، والحوار في هذه الكتب قصير جدا لا يتعدى افتتاح الكلام ووضع المسألة ، ثم يشرح رأيه في خطاب كما يشرح سقراط رأي أفلاطـون • يذكرون منهـا : السياســي ، السوفسطائي ، منكسينوس ، المأدبة ، في البيان ، اسكندر ، في العدالة ، في الشعراء ، في الصحة ، في الصلاة ، في اللذة · ويذكرون « أوديموس » في خلود النفس ، ويقولون ان هذا الكتاب موضوع على غرار « فيدون » وانه يتضمن القول بحياة سابقة وبالتناسخ والتذكر · وكتابا « في الفلسفة أو في الخبر » وضعه في الوقت الذي كان يتحرر فيه من تأثر أفلاطون ، بدأه بلمعة عن تاريخ الفكر وتقدم الانسانية ، ونقد نظرية المثل ونظريـة حدوث العالم ، وخلص الى البرهنة على ألوهية الكواكب ولأرسطو أيضا محاورة ألفها في فترة شبابه موجهة الى أمير من قبرص اسمه « تيمسون » ، وتتمرض للذة الفلسفية وتصف الجسد بأنه سجن النفس ومقبرة لها ، وأنه مصدر لجميع الشرور والرذائل ٠٠٠ وتميزت كتابات أرسطو في هذه الفترة من حياته بالطابع الافلاطوني كونه لم يكن بعد قد تخلص من تأثير الاكاديمية وتعاليمها الأفلاطونية .

ويرى بعض من عالج حياة أرسطو ومصنفاته أنه عندما ترك الاكاديمية رسم لأهدافه العرفانية طريقا جديدا خاصا بهوتحول كلية عن النهج الأفلاطوني ، وتصدى للتعليم في أسوس ، ويدلنا كتابه « الفلسفة » الذي نلمس بين سطوره شخصية أرسطو الهادفة الى النقاش العميق المبني على أسس فلسفية منطقية غاية في الدقة والاتزان و ويتكون هذا المؤلف الفلسفي من ثلاثة أجزاء:

الجزء الأول: يحتوي على عرض تاريخي لأفكار الفلاسفة الذين سبقوه ، وكذلك يتعرض لمعتقدات المصريين والفرس والأروفيين وفي القسم الثاني الذي يفرده لنقد نظرية المثل الافلاطونية في

صورتها الواقعية بعد معاورة « بارمنيدس » يظهر تفوقه الفلسفي العقاني • أما في القسم الثالث والأخير قانه يبسط فيه نظريته في تفسير الكون ، ورأيه في الدين ، ويذكس فكرة المعرك الاول الثابت •

ويؤكد ارسطو أيضا على فكرة الألوهية على أساس ديني مستمد من مذهب تأليه الكواكب الذي كان شائما في عصره ، ونلاحظ صورة منه فيما عرف في العصر الاسلامي عن تقديس الكواكب عند « الصابئة » •

ونرى القفطي في كتابه تاريخ الحكماء يستعرض كتب أرسطو بالتفصيل ويرتبها على أربع مراتب: المنطقيات ، العلقيات ، العلقيات ، العلقيات ، وذكر من ثم يقول : « الكلام على كتبه المنطقيات ، وذكر من نقلها من عبارة الى أخرى ومن شرحها ، واختصرها حسب ما أدى اليه النظر والاجتهاد • قاطيغورياس، ومعناه المقولات • باري أرمينياس ، ومعناه المبارة • أنولوطيقا الاول ، ومعناه تعليل القياس • أبوديقطيقا ، وهو (١) أنولوطيقا الثاني ، ومعناه

<sup>(</sup>١) القفطي : تاريخ المكماء ص (١٤ - ٢٥) •

البرهان • طوبيقا ، ومعناه الجدل • سوفسطيقا ، ومعناه المغالطون ، ويقال العكمة المموهة • ريطوريقا ، ومعناه الخطابة • أبوصليقا ، ويقال : بوطيقا ، ومعناه الشعر » •

ثم يتكلم القفطي على من ترجم أو نقل عن بعض الكتب فيذكر أن و قاطيغورياس و نقله عن الرومية الى العربية حنين بن اسعق وشرحه وفسره جماعة من يونان ومن العرب و و باريرمينياس و نقل النص حنين الى السرياني واسحق الى العربي والذين تولوا تفسيره الاسكندر الأفروديسي ويحيى النحوي وأمليغس والفارابي والذين اختصروه : حنين واسعت ، وابن المقضع ، والكندي ، وابن بهرين ، والرازي ، وثابت بن قرة ، وأحمد بن الطيب و

أما د أنولوطيقا الاول » فقد نقله ثياذورس الى المربي ، ويقال عرضه على حنين فأصلحه ، ونقل حنين قطعة الى السرياني ، ونقل اسحق الباقي الى السرياني • وكذلك نقل حنيين بعض د أنولوطيقا الثاني » الى السرياني ، ونقل اسحق الكل الى السرياني • ونقل السحق الكل الى السرياني • ونقله الى العربية اسحق

ومتى • وشرحه يعيى النعوي ، ومتى ، والفارابي، والكندي • ونقل اسعق الى السرياني « طوبيقا » والى العربي نقله اسحق ، كما نقل منه سبع مقالات الدمشقي ، ونقل الثامنة ابراهيم بن عبد الله • ونقل « سوفسطيقا » الى السرياني ابن ناعمة وأبو بشر متى ، ونقله الى العربية يعيى بن عدي • وفسره الكندي •

قيل ان اسحق نقل « ريطوريقا » الى العربي وفسره الفارابي • ونقسل أبو بشر متى قبـل السرياني الى العربي « أبو طيقـا » واختصره الكندي •

وتحدث القفطي عن كتب أرسطو في الطبيعيات فذكر منها: كتاب السماع الطبيعي المعروف به سمع الكيان » وهو في ثماني مقالات فسرها الاسكندر الأفروديسي • وكتاب « السماء والمالم » وهو في أربع مقالات نقله ابن البطريق • وكتاب « الكون والفساد » نقله الى السريانية حنين ، ونقله الى السريانية حنين ، ونقله الى المريانية حنين ، ونقله الى المريانية أبو يشر « الآثار العلوية » نقله الى العربية أبو يشر الطبري • كتاب « النفس » وهو ثلاث مقالات

نقله حنين الى السرياني ونقله اسحق الى المربي كتاب « العس والمحسوس » وهو في مقالتان • كتاب « الحيوان » وهو في تسع عشرة مقالة نقله ابن البطريق الى المربي • كتاب « الالهيات » ويعرف بالحروف وبما بعد الطبيعة ، رتب هذا الكتاب على ترتيب حروف اليونانيين ، وأوله الألف الصغرى ونقلها اسحق ، والموجود منه الى حسرف « مو » ونقل هذا الحرف أبو زكريا يعيى بن عدي، وقد يوجد حرف « نو » باليونانية ، وهذه العروف نقلها أسطان للكندي •

ومن كتب أرسطو في الخلقيات: كتاب «الأخلاق» فسره فرفوريوس وهو في اثنا عشر مقالة نقله حنين ابن اسحق • كتاب « المرأة » ترجمه العجاج بن مصر • كتاب « أثولوجيا » فسره الكندي ، كتاب « وقل الحكماء في الموسيقي » ، كتاب « اختصار الأخلاق » •

ويشير القفطيي وهو يتحدث عن أرسطو فيقول (١): « وأرسطوطاليس هو مرتب هذه

<sup>(1)</sup> القفطي : تاريخ المكماء عن 01 •

الملوم ومحرزها ، ومقرز قواعدها ، ومزيسن فوائدها ، ومغمر قطيرها ، ومنضج قصديرهـــا ، وموضح طريق الكلام وتحقيق قوانينه ، والراد على من تقدمه من الفرقتين الدهرية والطبيعية ، والمندد عليهم ، والقائم باظهار فضائحهم ، وكافي غيره من علماء الفرق بالكلام معهم ، وشغل الزمان بمناظرتهم ومشاجرتهم • ثم ان أرسطوطاليس رأى كلام شيخه أفلاطون ، وشيخ شيخه سقـــراط في مناظرة القوم فوجد كلام شيخه مدخول الحجه متزلزل القواعد غير محكم البنية في الرد والمنع ، فهذبه ، ورتبه ، وحققه و نمقه ، وأسقط ما ضعف منه ، وأتى في الجواب بالأقوى ، وسلك في كل ذلك سبيل المجاهدة والتقوى ، فجاء كلامه أنصع كلام ، وأسد كلام ، وأحكم كلام ، وكفى المؤمنين القتال مع تلك الفرق الانذال ، غير أنه لما جال في هذا البحر برأيه غير مستند الي كتاب منزل ، ولا الي قول نبي مرسل ، ضل في الطريق ، وفاتته أمور لم يصل عقله اليها حالــة التحقــق ، وهي بقايــا استبقاها من رذائل كفر المتقدمين فكفر بها وزادته فكرته عند النظر في كلامهم شبها ٠٠٠ » ·

وهكذا يتبين لنا أن أرسطو قد خلف بعد وفاته

آثارا متعددة تسربت الى الاسكندرية والى بسلاد فارس والقسطنطينية ومنها دخلت الى البسلاد الاسلامية فترجمت الى اللغة العربية ، وقام كبار الفلاسفة العرب بشرحها والتعليق عليها ، ومسن خلال كتب أرسطو ونقده لبعض النظريات الأفلاطونية ، وخاصة نظرية المثل ، وقد أثسر نقد أرسطو لهذه النظرية تأثيرا فعالا في الفارابي ، وابن رشد ، والكندي -

#### مذهب أرسطو الفلسفى:

يتسم مذهب أرسطو الفلسفي بميسم الواقعية التي لا صلة لها بالغيال • عالج في فلسفته الملوم الانسانية المقلانية التي كانت معروفة في عصره ، فخالف متقدميه من العكماء والفلاسفة ، وخاصة أستاذه ومعلمه أفلاطون ، الذي ناقشه في آرائه ونقد الكثير من نظرياته وأفكاره الماورائية والطبيعية • وخاصة ما يدور منها حول الموجودات الطبيعية وهل هي أشباح تقابلها مثل ، كما يعتقد معلمه أفلاطون ؟

النظرية الافلاطونية أنه استنكرها أشد الاستنكار ونقدها ، موردا العجج القائلة ان المادة جزء من المحسوسات ، فلا يوجد انسان مثلا الا في لحم وعظم، ولا شجر الا في مادة معينة • فاذا فرضنا المثــل مجردة من كل مادة كانت معارضة لطبيعة الاشياء التي هي مثلها • واذا فرضناها متحققة في مادة صارت محسوسة جزئية ، أي معارضة لصفات المثل عند افلاطون • ثم أن من المعانى الكلية ما يدل على أشياء موجودة بفرها ، فلا يمكن أن يقابلها مثال : كيف يمكن أن يوجد مثال للمربع أو المثلث أو أي شكل رياضي ، والشكل شكل شيء بالضرورة أي موجود مع شيء لا بذاته ، وكيف يمكن أن يُوجِد مثال للبياض أو السواد في حين أن اللون لون شيء بالضرورة ، أي موجود مع شيء لا بذات ؟ إقان كان هناك معان هي ذهنية صرفة ، فما الذي يمنع أن توجد المعانى جميعا في العقل دون أن يقابلها مثل ؟ الحقيقة ان المحسوسات موجودات بكل معنى الكلمة ، وان المعانى الكلية موجودات ذهنية فحسب ، يجردها العقل من المحسوسات • و فارسطو يعارض أفلاطون في النقطة الاساسية من مذهبه ، وهو اذن يعارضه في نقط أخرى مترتبة

عليها • اذا كانت الاجسام الطبيعية حقيقية فكيف نفسرها ؟

#### الطبيعة وما بعد الطبيعة:

ان الوجود الطبيعي هو الذي يتعلق بالمادة في الحقيقة وفي الذهن ، فاننا مهما نحاول فلن يمكننا أن نتصور الانسان الا في لحم وعظم ، وهكذا سائر الموجودات الطبيعية في المادة التي تنسجم معها • وكل ما هو مادي فهو متحرك • فموضوع العلم الطبيعي الوجود المتعرك حركة معسوسة بالفعل أو بالقوة • والحركة على أنواع ٍ• وحتى نتمكن من تحديد هذه الانواع ، يقتضي العودة الى مفهـوم أشمل من الحركة يقصد به التغيير أو الصرورة ، فكل تبدل أو تغير فهو من طرف الى طرف ضده ، وعلى ذلك فلا تغير من اللاوجود الى اللاوجود • اذ ليس بينهما تضاد ، وانما التغير من اللاوجود الى الوجود ، وهذا يعني كونــا ، ومن الوجــود الي اللاوجود ، ويعنى فسادا ، ومن الوجود الى الوجود، أي انتقال الشيء من حـال الي حـال ، ويعــرف بالعركة • أما الكون والفساد فهما آنبان لأنبه لا وسط بين طرفيهما • والحركة متدرجـة في الزمان • ويتحرك الشيء حركات مختلفة ، لكن لا من حيث الجوهر ، فان الجوهر عرضة للكون والفساد ليس غير ، ولا من حيث جميع المقولات الأخرى ، بل من حيث بعضها • فان الاضافة تابع لتغيرهما ، والفعل والانفعال هما تغير ، ولا تغير للتغير ، والزمان مقياس الحركة ، فليس هو الذي يتحرك • يبقى أن الحركة تحدث في شلاث مقولات هي الكيفية والكمية والمكان • فالحركة التي في الكيفية استحالة • والتي في الكمية نعو ولجقصان • والتي في الكمية نعو

وفي هذه المقولات يتفق الانتقال من ضد الى ضد • والنقلة شرط الحركتين الاخيرتين • اذ لا بد فيهما من تماس المحرك والمتحرك ، ولا بد لتماسهما من تقاربهما • والنمو والنقصان حركة الجسم الحي ، فهو يبدأ صغيرا ، فيتحرك نحو الكمية المقتضاة له حسب طبيعته ، ثم يعتريه الذبول •

ويقول أرسطو في كتابه « ما بعد الطبيعة » في

<sup>(</sup>۱) أرسطو : السماع الطبيعي م1 ف1 و م0 ف٢ ٠

الفصل السادس في حرف اللام : « ولأن الجوهر يقال على ثلاثة أضرب : اثنان طبيعيان ، وواحد غير متحرك • فيجب أن نجعل كلامنا في هذا •

ومن الاضطرار أن يوجد جوهر أزلي غير متعرك • فأن الجوهر يتقدم على سائر الموجودات • فأن كانت الجواهر فاسدة ، فالأمور كلها تكون فاسدة • الا أنه ليس يمكن في الحركة أن تكون كائنة أو فاسدة ، وذاك أنها دائمة • ولا الزمان أيضا : فأنه ليس يمكن أن يوجد متقدم أو متأخر ، أن لم يكن زمان • والحركة أيضا يجب أن تكون متصلة على مثال الزمان • فأن الزمان أما أن يكون هو الحركة ، أو انفعالا لها • وليس من الحركات شيء متصل سوى الحركة المكانية ، ومن جملة أهذه الحركة الدورية •

فان وجد معرك أو فاعل وهو لا يفعل شيئًا، الا توجد حركة و يكون في الشيء قوة وههو لا يفعل: فلا تكون فائدة في وجوده كما أنه لا فائدة في فرض أصحاب الصور، فان فرض مبدأ واحد وفيه قوة على العركة ، فليس في هذا أيضا كفاية ، ولا ان كان أجزاء من الصور:

ذانه أن لم يفعل لم توجد حركة ، ولا أيضا أن فعل ، مع كون جوهره بالقوة ، توجد حركة أزلية، وذلك أن الموجود بالقوة يمكن ألا يفعل • فيجب أن يكون جوهر مثل هذا المبدأ فعلا • ويجب أن تكون هذه الجواهر من دون هيولى ، وذاك أنها يجب أن تكون أزلية ، فأن وجد شيء آخر أزلي ، فيجب أن يكون جوهره بالفعل •

وها هنا شك و وهو أنه ظن أن كل ما يفعل ففيه قوة على الفعل ، وليس كل ما فيه قوة على الفعل ، فتكون القوة متقدمة للفعل و اذا كان الامر على هذا ، لم يكن شيء من الموجودات موجودا ، وذلك أن الممكن هو الذي شأنه أن يكون وليس هو بعد موجودا وليس يمكن في الأمور بأسرها أن تكون بالقوة وكيف يمكن أن يتحرك ان لم تكن علة موجودة بالفعل ؟ فان النجارة ، ولأجل هذا قال قوم بوجود علة بالفعل النجارة ، ولأجل هذا قال قوم بوجود علة بالفعل دائمة ، بمنزلة لوقبوس وفلاطن و

وأنكساغورس يفرض العقل موجودا بالفعل ، وأنباذقليس الغلبة والمحبة ، ولوقيوس يفرض

حركة دائمة • لكنا نجد جسما يتحرك دورا حركة دائمة بالفعل يتقدم ما بالقوة • واذا كان ها هنا شيء يتحرك دائما حركة مستديرة ، فيجب أن يكون باقبا دائما ، وكذلك فعله • فإن كان الكون والفساد مزممين بالكون ، فيجب أن يوجد فعل مختلف ، فيجب أن يكون ذلك ــ أعنى الاختلاف ــ من قبلها ، والدوام من سبب آخر ، فهو اذن من السبب الاول أو من شيء آخر غيره \* فيجب من الاضطرار أن يكون من العلة الأولى ، فأن هــنـه العلة هي بذاتها سبب • وهي المستحقة لرتبــة التقدم • فيكون الدوام والبقاء على حالة واحدة من سبب ، والاختلاف من سبب آخر ــ حتى يكون الدوام والاختلاف عنهما جميعا • وهذان جميعا ظاهران في حركات الافلاك • فهل يجب أن تتطلب مبادىء أخر ؟ أو فيما قلناه الكفاية ؟ ي •

أما في الفصل السابع فهو يوى أن لا فائدة في احداث الامور من الظلمة ، ومما هو غير موجود والأولى أن نسقط جميع ذلك ونقول : « ان ها هنا شيئا يتحرك حركة دائمة غير متغير ، وهذا ها المحرك على الاستدارة ، وليس ينال هذا بالقوة حسب ، ولكن وبالفعل ظاهر و فإن كانت السماء

تتعرك حركة دائمة أزلية ، فالمعرك لهما بهمذه الصفة • وان كان ها هنا شيء يحرك بأن يتعرك ، فيجب أن يوجد شيء يحرك من غير أن يتحرك ، هو جوهر ، وذاته فعله •

وتعريكه انسا هو على طريع أنه معشموق ومعقول • فالأشياء المحركة على هذه الجهــة انما لمحرك من غــير أن تتحرك • وفي المبــادىء الأول الممشوق والمعقول هما شيء واحد • وما هو حسن، نشتهيه ونشتاقه لأنا نراه حسنا • والاول نختاره لأنا نراه حسنا ، ونشتهيه لأنا نعقله ، وليس انما نعقله لأنا نشتهيه • وابتداء العشق انما هو سا يعقل من العلة الأولى ، فكل عقل فحركته من الشيء المعقول على مثال البواقي التي هي مشابهة له في الرتبة ، كالظن والتخيل ، فان ابتداءهما المظنون والمتخيل • والجواهر المعقولة ، وأنَّ كانت كثيرة ، فالبسيط منها والذي هو بالفعل هو واحد ، وذاته في نفسه بسيطة · وليس كونه واحدا دالا علمي مقدار ، لكن معنى البساطة له في نفسه • وهذا هو مختار بذاته ، وفي غاية الفضيلة ، وما بعده يقرب منه ويبعد على ترتيب •

والشيء الذي من أجله هو غير متحرك • وهذا يقال على ضربين • وذلك أن الذي من أجله : منه ما هو بمنزلة الشيء نفسه ، ومنه ما ليس هـو كالشيء نفسه \_ وهذا الاخير يحرك على طريـق الأشياء المتعركة لها امكان على الحركة في المكان، لا في الجوهر • والمحرك لهذه هو غير متحرك ، وهو فمل حسب ، ولا يمكن فيه أن يتغير البتة • فأول متحرك عنه هو الشيء الذي يتحرك على الاستدارة. فهذا المعرك انما يحرك هذا المتعرك من الاضطرار • والمبدأ الذي هو بهذه الصورة هو المبدأ في الحقيقة -والضروري يقال على ضروب: على الذي يكون بالقسرَ ـ وهذا خارج عن القصد ، وعلى الشيء الذي لا يكون الامر بالعال الافضل خلوا منــه ، وعلى الذي لا يمكن أن يكون بغلاف ما هو عليه •

وبمثل هذا المبدأ السماء مربوطة ومعلقة الطبيعة والفضيلة ، وهي التي انما توجد لنا أرمنا يسيرا ، وهي لذاك دائما ، فأما لنا فلا يمكن أن تكون دائما و وذاته هي اللذة ، ولهذا أي لأنها موافعال ما يكون اليقظة والعس والعقل لذيها ، والرجاء والتذكر هو لأجل ذلك و فما ذاته عقل ،

هو أفضل جدا • وذلك أن هذا العقل يعقل ذاته ويصبر عاقلا ، اذ ما شأنه ذاته فيكون هو العقل وهو العاقل • ويصبر في نفس جوهره عاقلا ، فان ذلك العقل يعقل في نفسه • ولهذا ما يكون العقل الالهي أفضل من هذا الذي لنا • وعلم هذا أي العقل الالهي بنفسه لذيذ وفاضل ، فان علم هذا هو ذاته • كما نقول ان الله يتجاوز كل المجب ، اذ كان دائما على الحال التي هو عليها • وذاته بالفعل حياة ، اعني حياة أزلية فاضلة • فالله هو حياة فاضلة ، فالله هو حياة فاضلة ،

ومن توهم أنه ليس كذلك في الفضيلة منذ أول الاس كما ظن أل فيثاغورس ، لأن مبادىء النبات والحيوان التي هي فاضلة ليس هي في مبادىء الأمر ، فقد ظن باطلا اذا تأمل قبل أولا - فان البذر يحتاج الى شيء كامل يتقدمه ، فأن البذر ليس يكون أولا كاملا ، لكن الانسان الذي بالفعل يحتاج أن يتقدم البذر ، فأن البذر ليس يكمل من ذاته ، لكن مما عنه يكون البذر ويكمل -

فقد ظهر مما قيل وجود جوهر أزلي غير متحرك مباين للمحسوسات • ونحن نبين أن هذا الجوهر لا يمكن أن يكون له عظم ، وليس بمائت ولا منقسم : وذاك أنه يحرك زمانا بلا نهاية ، وليس شيء من الأعظام المتناهية يوجد له قوة غير متناهية وقوة المتناهي متناهية وقوة المتناهي متناهية وقوة المتناهي متناهية وليس يمكن في العلة الأولى فقد أبطل بالجملة وليس يمكن في العلة الأولى أن تنفعل أو تتغير : فجميع هذه هي حركات توجد بأخرة بعد الحركة المكانية » •

ويتساءل أرسطو بعد أن قدم البينات هل هذه الجواهر واحدة أو كثيرة ؟ وان كانت كثيرة ، فيرى أنه يجب أن يعلم كم هي كونه لم يتبين من كلام من تقدموه فی کثرتها کلاما واضحا ، فهم لم یشبروا الى السبب في كثرة العدد الذي فرضوه • فيقول : « • • ان مبدأ الموجودات وأولها هو غـــر متحرك بالذات ولا بالعرض ، وهو محرك الحركة الأولى الأزلية : وذلك أن ما يتحرك انسا يتحرك سن متحرك بذاته ، والعركة الازلية انما تكون عين محرك أزلى ، فإن الحركة الواحدة انما تكون عن معرك واحد ، وبعد المعرك للكل يوجد جسم يتعرك حركة بسيطة وهي التي يحركها الجوهر الاول ، ومن بعده توجد متحركات أخر أزلية ، وهي أفلاك المتحيرة ، فاما أن الجسم المستدير هــو أزلى ولا وقوف لحركته ، فهو شيء قد تبين في الطبيعيات ، وكل واحد من هذه المتحركات يجب أن يكون بعركة من جوهر أزلى غير متحرك • فطبيعة الكواكب اذا كانت أزلية ، فالمعرك لها أزلى وأقدم من المتحرك ، فإن الذي يتقدم الجوهر يجب أن يكون جوهرا ٠ ومن الاضطرار أن تكون هذه الجواهر الأزلية بالذات أزلية وغىر متحركة ولا عظم لها لما تقدمناه فقلناه • فأما أنها جواهر ، وأن منها متقدم ومتأخر بحسب الكواكب المتحركة ، فظاهر • فأما الوقوف على عددها فيجب أن يكون من العلم الخاص بالفلسفة من التعاليم ، وهو علم النجوم • فهذا العلم وحده ينظم في الجوهر المعسوس الأزلى • فأما باقى التعاليم فانها لا تنظر في شيء من الجواهر ، لكن في الاعداد والاعظام • وأســـا عدد هذه الحركات ، فانه ظاهر للذين نظروا في هذا العلم نظرا صحيحا • وهو خمسة وخمسون أو سبعة وأربعون • فعدد الحركات هو هذا ، وكذلك عدد الجواهر المحسوسة المتحركة والمباديء غير المتحركة · والعكم الضروري في ذلك نتركه لمن هو أقوى ·

فاما أن العالم واحد ، فظاهر • وذلك أن العوالم ان كانت كثيرة على مثال الناس ، فيجب أن تكون العلل الاول أكثر من واحد ، مع كونها متفقة في الصورة • فالكثرة انما تكون بحسب الهيولى ، فكثرة هذه انما هي في العدد ، والصورة واحدة : كالانسان الشامل لسقراط وغيره من أشخاص الناس • وأما الماهية فغير موجودة للقديم لأنه ليس بدي هيولى • وذلك أن الواحد القديم المحرك غير المتحرك هو بالفعل والصورة والعدد • والجسم المتحرك عن هذا يجب أن تكون حركته متصلة ، ويكون واحدا بالعدد ، فإذا كان الامر على هذا ،

وأما على أي جهة هو المبدأ الاول ، ففيه صعوبة • لأنه ان كان عقلا وهو لا يعقل ، كان المالم النائم ، فهذا محال • وان عقل ، أفترى عقله في الحقيقة لشيء غيره ، وليس جوهره معقولة ، لكن فيه قوة على ذلك ، وبحسب هذا لا يكون جوهرا فاضلا ، لأن الامر الافضل انما هو في

المعقول وأيضا فان كان الجوهر بهذه الصفة ، أعني أنه عقل ، فليس يخلو أن يكون عاقلا لذاته ، أو لشيء آخر ، فما يخلو أن يكون عاقلا لذاته ، يخلو أن يكون عقله دائما لشيء واحد ، أو الأشياء كثيرة و فمعقوله على هذا منفصل عنه ، فيكون كماله اذن ، لا في أن يعقل ذاته ، لكن في عقل شيء آخر ، أي شيء كان و الا أنه من المحال أن يكون كماله بعقل غيره ، اذ كان جوهرا في الفاية مسن الالاهة والكرامة والعقل و ولا يتغير ، فالتغير فيه انتقال الى الأنقص ، وهذا هو حركة ما و قيكون هذا العقل ليس عقلا بالفعل ، لكن بالقوة و

واذا كان هكذا فلا معالة أنه يلزمه الكسلال والتعب من اتصال العقل بالمقولات ، ومن بعد فانه يصبر فاضلا بغيره كالعقل من المعقولات ، فيكون ذلك المقل في نفسه ناقصا ويكمل بمعقولاته واذا كان هذا هكذا ، فيجب أن نهرب من هذا الاعتقاد بها ما لا يبصر بعض الاشياء أفضل من أن يبصر • فكمال ذلك الفعل اذا كان ، أفضل الكمالات ، ويجب أن يكون بذاته ، فانها أفضل المرجودات وأكملها وأشرف المعقولات • وهذا يوجد

هكذا دائما \_ من دون تعرف أو حس أو رأي أو فكر • وهذا ظاهر جدا •

فانه ان كان معقول هذا العقل غيره ، فاما أن يكون شيئا واحدا دائما أو يكون علمه بما يعلمه واحدا بعد آخر • وهذه الأمور : الهيولى فيها غير الصورة • فأما في الأمور العقلية ، فطبيعة الامر وكونه معقولا ، شيء واحد ، فليس المقل فيها شيئا غير المعقول • وبالجملة ، فجميع الاشياء القريبة من الهيولى فمعنى المقل فيها والمعقول واحد •

ويبقى شك على ذلك وهو: هل العقل مركب؟ وان كان هكذا ، وجب أن يكون مغتلفا لاختلاف الأخزاء التي منها يركب الكل وان كان غير منقسم وليس بذي مادة كعقل الانسان ، فان هذا يعقل المركبات ، والجزء في هذا غيره في هذا والانانه الافضل في كل شيء الا أنه ليس يعقل ما يعلاله من الشيء مفردا » •

## الهيولى والصورة:

اذا نظرنا بتروي وامعان لاحظنا بما لا يقبل

الشك ان لكل جسم طبيعي خصائص وأفعالا لا يمكن ترجمتها وتفسيرها بالمادة وحدها ، بل بمبدأ خفي يرجع المادة المنبسطة في المكان شيئا واحدا ، كما يظهر في الكائن الحي ، فهو واحد مع تعدد أجزائه ووظائفه ، ينمو من باطن في جميع أجزائه على السواء ، ولم يكن ليتسنى ذلك لو كان مجرد مجموعة أعضاء •

وليتمكن أرسطو من تعليل الاجسام الطبيعية يرى أنها مركبة من مبدأين: هيولى أي مادة أولى غير معينة أصلا وبها تشترك الاجسام في كونها أجساما، ومن صورة وهي المبدأ الذي يعين الهيولى ويكسبها ماهية خاصة ويجعلها شيئا واحدا، وهي ما نتعقله من الاجسام ، أن الصورة هي المشال الأفلاطوني أنزله أرسطو من السماء ورده الى الأشياء، فصارت هذه حقائق بعد أن كانت عند أفلاطون أشباحا ، والهيولى هي بمثابة الخشب قبل أن يصنع منه شيء ، فتكون الصورة بمثابة الشكل الذي يعطي للخشب فيصير تمثالا أو آلة من الآلات ،

والهيولى ليست ماهية أو كمية ، أو كيفية ،

وليست واحدة من المقولات المعروفة اذ هي قدة مرفة لا يمكن أن تدرك في ذاتها منفصلة عن الصورة ولا يتصور أبدا أن تكون ثمة هيولى بدون صورة أما الصورة فهي كمال أول للهيولى ، أو هي أيضا تحقق بالفعل، لها و وتكون الهيولى بالقوة ، وتصبح الصورة هي ما يعطي الهيولى الوجود بالفعل في ماهية معينة ، أي أن الصورة هي التي تحدد شكل الهيولى وتعينها كموضوع و

ونلاحظ أن هذيان المبدأين ، أي المسورة والهيولي يتحدان اتحادا جوهريا ليكونا موجودا واحدا ، وكل واحد من هذين المبدأين ناقص في ذاته مفتقر الى الاخر بعيث لا يمكن أن ينفصل عن الآخر ، وكل ما يمكن أن نفعله بصددهما هو أن نتصورهما منفصلين في الذهن فقط ، والتصور الذهني غير الوجود الواقعي ، ولو أن هذا التصور عند أرسطو لا بد أن يستند الى واقع محسوس ، وعلى هذا فانه يتعذر \_ حتى تصورا \_ أن نقول بهيولى أو بصورة منفصلة ، فلا توجد هيولى منفصلة أي مفارقة للصورة ، أو صورة مفارقة للهيولى في حالة وجود النفس قبل اتصالها بالبدن أو

· في حالة الموت بعد الفصال النفس عن الجسد · ولكن هذا التحديد لا ينصب على الصور المفارقة أصلا بالذات وهي تلك الصور المعقولة التي ليس من طبيعتها أن تحدد بأي هيولي مثل : صورة الله والعقول التي تدبر الكواكب وتحركها • وهــذه الصور المفارقة هي التي لا يمكن تصورها متحدة بهيولي على الاطلاق • ومن ناحية أخرى لا توجد صور أخرى قائمة بذاتها غير هذه الصور المفارقة المعقولة التي أشرنا اليها - ويتضمن هذا التحديد الأخير ردا صريحا على نظرية أفلاطون في المثل ، ذلك أن أفلاطون قد جعل من جميع الموجودات الجوهرية مثلا في عالم المثل المعقولة أي معقولات مفارقة قائمة بذاتها ، فلم يكتف بتعيدين طائفة معدودة من المعقولات القائمة بذاتها كما فعل أرسطو الذي قصرها على الله والعقول المفارقة • أما بقية الموجودات الجوهرية فهي عند أرسطم صور في هيولي لا يمكن أن تنفصل عنها ، بينما هي صور مثالية قائمة بداتها عند أفلاطون ، وعلى هذا فان أرسطو يرفض بالتالى القول بمشاركة المعقولات في المحسوسات ولكنه يتمسك بالقول بأن ثمة اتحادا جوهريا أو وحدة بين المعقول وهــو

## الصورة والمحسوس وهو الهيولي •

ويقول أرسطو وهو يناقش نظرية المشال الأفلاطوني : « ونستطيع أن نبحث مسالة تجوهر الاجسام من وجهة أخرى ، فنلاحظ أن من الموجودات ما هو بالطبع • ومنها ما هو بالصناعة أو الفن ، ومنها ما هو بالاتفاق أي المصادفة ، والأجسام الطبيعية هي العيوانات وأعضاؤهما ، والنباتات والمناصر ، وهي تختلف اختلافا بينا عن التي ليست بالطبع ، فان الموجود الطبيعي حاصل في ذاته على مبدأ حركة وسكون بالاضافة الى المكان ، أو الى النمو والذبول ، أو الى الاستحالة ، أما المصنوعات كالسرير والرداء وما أشبه ، فان اعتبرناها بما هي مصنوعات ، لم نجد فيها أي نزوع طبيعي للحركة ، فان تحركت فذلك اســا بالمواد المركبة منها ومن هذا الوجه ، واما بفعل الصانع • والمبدأ الذاتي للحركة والسكون في الجسم نسميه بالطبيعة • فالطبيعـة مبدأ وعلـة حركة وسكون للشيء القائمة فيمه أولا وبالذات لا بالعرض • وقد عرفنا ما هي العركة ، وسنعود اليها • أما السكون فهو غاية العركة ، فإن جميع العركات الطبيعية \_ ما عدا حركات الاجسرام

السماوية \_ من نقلة العناصر الارضية ومركباتها، ومن استحالة ، ومن نمو النباتات والعيوان ، لها حد تنتهي اليه بالطبع وتسكن عنده ، فلا يوجد كائن يفعل أي شيء كان ، أو ينفعل بأي حال من أى كائن على ما يتفق ، ولا يوجد كون هو كون أي موجود عن أي موجود ، ولا يوجد فساد هــو انحلال شيء الى أي شيء • أما قولنا القائمة فيه أولا وبالذات فللتمييز بين الموجود الطبيعي وغيره مما يتحرك بالصناعة أو بالاتفاق • وأما قولنا لا بالمرض فيتضح معناه من ملاحظة أن الطبيب الذي يداوي نفسه فيبرأ • ليس علة للصحة من حیث هو مریض ، بل عرض ان رجلا بعینه هو طبيب وقابل للصحة • لذلك قد تفترق هاتان الكيفيتان فتوجد احداهما في شخص ، والأخرى في شخص آخر ٠ وهكذا الحال في جميع المصنوعات ، فليس واحد منها حاصلا على مبدأ صنعه وحركته، انما مبدأ بعضها خارج عنها كالبيت ، ومبدأ البعض الآخر داخل ، ولكنها علل لأنفسها بالعرض لا بالذات كما تقدم • وليست الطبيعة نفسا كما ظن أفلاطون ، فإن الفرق بعيد بين حركة الحي الذي يتحرك ويسكن بذاته وحركة الجماد الذى لا يستطيع أن يبدأ العركة ولا أن يقفها • وانما الطبيعة هي الصورة ، والصورة طبيعة الشيء ما دام الشيء ، فانه يبقى هو هو ويفعل كل ما يفعل بصورته • أما الهيولى فليست طبيعية ، لأنها بالقوة وما هو بالقوة لا يقال له مصنوع ولا طبيعي حتى يخرج الى الفعل ، أي يتخذ صورة وماهية (١) » •

## القوة والفعل عند أرسطو:

يستدل مما تقدم أن الصورة والهيولي هما المكونان الأساسيان للوجود الطبيعي ، فالصورة هي الماهية أو المبدأ الاول بالنسبة للموجودات ، وهي لا تنحل أبدا الى وجود آخر ، وأما الهيولي فهي التي تكون دائما موضوع التغير .

ويرى أرسطو أن الصورة مبدأ أول للموجود الطبيعي لأنها فعل ، أما الهيولى فهي قوة ، والفعل متقدم على القوة اذ أن الفعل تمام القوة وكمالها والقوة نقص بالنسبة للفعل • ونسبة الفعل الى القوة كما يعتقد أرسطو هي كنسبة المستيقظ الى النائم ، وكنسبة المبصر الى مغمض العينين • أو

<sup>(</sup>١) تاريخ الفلسفة اليونيانية : كرم ص ١٣٧٠

كنسبة الشيء التام الى الشيء غير التام ، أو كنسبة التمثال الى المعدن الاصفر ، فكل من الشخص المبصر والتمثال بالفعل موجود بالفعل ، وحقيقة الفعل فيها هي : الرؤية للمبصر والصنورة للتمثال م

أما الشخص المغمض العينين وكذلك المعدن الأصفى ، فكل منهما يمثل دور القوة لشيء موجود أو في الشيء الموجود ، ويذهب أرسطو الى أن لميس للقوة وجود بمفردها ولا يمكن أن يكون هناك موجود هو بالقوة ، بل هناك على الدوام حركة ديناميكية في الوجود تتمشل في استمسرار الغروج من القوة الى الفعل بصدد كل شيء في الخروج من القوة الى الفعل الا بشروط معينة : منها أن يكون خروجه من القوة بتأثير شيء يكون بالفعل • ولا يمكن أن يقال عن الفعل انه تمام للشيء وكماله الااذا صحبته صفة الاستمرار والجوهرية بالنسبة للشيء ، فالرؤية مثلا وهـــى فعل الابصار تظل مرتبطة بالعين كصفة جوهرية لها ، كَالَة عَصْوِية ، ولهذا يقال أن فعل المعين هو الرؤية ، ولا يعنى ذلك أن هذا الفمل يحدث مرة واحدة بالنسبة للعين ، بل لا بد من صفة الاستمرار فيها حتى يمكن أن يقال انه فعل للمين ، وأنه تمام لها وكمال لها ، وكذلك العياة فعل والسعادة فعل، والحدس العقلي فعل ، لأن كل من هذه الافعال انما يرتبط بالطبيعة الجوهرية للموجود ، أو للشيء المتعلق به • وحتى نميز بين الفعل علمي هذا النعو \_ ذلك الذي يصدر عن الطبيعة الجوهرية للموجود ـ وما نسميه فعلا وهو في العقيقة حركة وعمل ، اذ أن الموجود يتخذ فيه هيئة جديدة في كل لحظة • واذن فالفعل كما يرى أرسطو هو الوظيفة الجوهرية لموجود ما بالفعل ، وهو العالة النهائية التامة والكاملة التي تتعين بها الحدود الممكنة لتعقق الشيء في الوجود • واذا كان الفعل هو تمام تحقق الماهية في الوجود فلن تكون القوة أو العرمان سوى ضد للفعل ، ولهذا فإن القوة لا يمكن أن تعرف الا بضدها ، أي بما ستصبر اليه أو بما ستكبون عليه بالفعل وليس للقوة أي مفهوم الا باضافتها الى الفعل اذ أن الفعل يظل دائما المركز الذي تتجه اليه جميع الموجودات التي تكون بالقوة •

وعلى هذا تكون الماهية أو الصورة أسمى أنواع الفعل ، ذلك لأن الماهية هي طبيعة الشيء وهــي مصدر خصائصه ومعيزاته التي لازمته منذ بدء ظهوره في الوجود وتستمر متعلقة به الى أن يتبدد أو يتلاشى أي يفسد ٠

هذه الصورة أو الطبيعة أو الماهية لا يعكن بأي حال أن تزيد أو تنقص ، فالانسان من حيث هو حيوان ناطق لا يمكن بأي حال أن يكون أقل أو أكثر من حيث هذه الماهية و يحيث أنه يتعذر أن يضاف الى الماهية أي شيء جديد و واذا فالماهية أو الصورة فعل أو هي أعلى أنواع الفعل ، وذلك لأنها طبيعة الشيء اللاصقة به منف ميلاده أو ايجاده ، وتستمر هذه الطبيعة الى أن يفسد فهي لا تقبل زيادة أو نقصا و فاذا ما تناولنا ماهية الانسان مثلا تلك التي يشير اليها تعريفه فاننا خديدة اليها في هذا التعريف (1) وميرات

ويؤكد أرسطر بأن من شأن الماهية أن تجمل الموجود يستمر في الوجود حسب حصوله أو حدوثه لأول مرة في هذا الوجود ، أي أن الماهية هي التي

<sup>(</sup>١) ابو ريان : تاريخ الفكر الفاسفي ص ٢٨٠

تتضمن استمرار وجود الشيء وتحققه كفعل ولهذا لا يمكن تفسير التغير الجوهري على أنه ينطوي على حدوث ماهية جديدة ، لم تكن موجودة في عالم الرجود من قبل في هيولى معدة لاستقبالها ، اذ أن هذا التفسير يعني القول بعدم قدم الماهيات وسبق القوة على الفعل وهو ما يرفضه أرسطو وليس الموجود بالقوة سوى مجرد امكان لتحقيق الشيء في الوجود ، فالهيولى اذن ليست سوى مجموعة الشروط الاولية التي يجب أن تتحقق أو تعد لكي تخرج الصورة و

وأرسطو يرفض التسليم بوجود اللامعدود أو اللامعين قبل المعدود أو المعين ، فأي شيء في الوجود لا بد أن تكون له ماهية تحدده حتى يكون له وجود معين بالفعل ، هذا من ناحية ، ومن ناحية أخرى نرى أن موقف أرسطو من مشكلة التغير لا يعترف بالجدة التامة لأي موجود لأنه يرى أن التنسير أو المصيرورة هو حلول صورة موجودة في الطبيعة وغير جديدة ، في هيولى يفترض أنها موجودة أيضما في الطبيعة وغير جديدة ، لأنها كانت قبل أن تحل في الصورة الجديدة ، هيولى لصورة قديمة وهذا هو

جمعداري اموال

الكون المضاد للفساد (١) .

ويتساءل أرسطو عن العلاقة الزمنية أو علاقة الترتيب بين القوة والفعل •• فهل تتقدم القوة على الفعل في الوجود؟ أم أن الفعل هو الذي يسبق القوة ؟ والاجابة على أي من الناحيتين انما تترسم نسقا معينا للوجود : فاذا تقدمت القوة على الفعل كان معنى ذلك انتقادا موجها لفكرة الازلية التي يتصف بها الوجود عنــد أرسطو ، أما اذا تقــدم الفعل على القوة اطلاقا كان معنى ذلــك تجميــد الموجودات وانتفاء التغبر • والحمل الذي يسراه أرسطو لهذه المشكلة يعود الى أن أي شيء بالقوة لا يخرج الى الفعل الا بتأثير شيء آخر بالفعل ، ولهذا فان أرسطو يقرر أن تقدم الفعل أولا على القوة أمر يجب التسليم به ، ولا يعنى هــنا ان الشيء نفسه يوجد بالفعل أولا ، ويفسر تقدم الفعل على القوة بثلاثة أمور هي : ١ ـ السبق من الناحية المنطقية ٢٠ ـ الأولية من الناحية الزمنية -٣ ــ التقدم من الناحية الجوهر (٢) •

<sup>(</sup>١) أبو ريانٌ : تاريخ الفكر الفلسفي من ٢٩ ٠

 <sup>(†)</sup> أبوريان : تاريخ الفكر الفلسفي ص ٧٠ .

ويقصد أرسطو من التقدم من الناحية المنطقية، أن، فكرة الموجود بالقوة تشمل في ذاتهما فكرة الموجود بالفعل • وهذا يعنى أنــه لا يمكننـــا أن نتصور ذهنيا أن ثمة شيئًا بالقوة لا يتجه الى الفعل، والفعل من هذه الناحية حسب مفهوم أرسطو متقدم على القوة منطقيا ، ولكن هذا التقدم المنطقسي لا يعنى شيئا بالنسبة للتكوين الفعلى للموجودات، ودخول الفعل في مفهوم القوة كتصور ذهني لا يسمح لنا بأن نجعل الفعل متقدما على القوة ، وخصوصا في مذهب كمذهب أرسطو ينتقد موقف أفلاطون من المثل ، ويرى أن المثل ليست سوى أفكار ذهنية ، وأن هذه الصور الذهنية لا وجود لها في الواقــع ولًا حقيقة لها أصلا ، لأنها ذهنية فحسب ، فكيف اذن يسمح أرسطو لنفسه بأن يتكلم عن تقدم الفعل لدخوله في مفهوم القوة كأمر متصور ذهني فقط ، وهو الذي يقرر أن الامر الذهني لا يمكن أن يكون بالفعل أبدا

أما تقدم الفعل على القوة من الناحية الزمنية فذلك لأن أي موجود بالفعل لا يصدر عن رجود بالقوة الا بتأثير موجود آخر بالفعل ، ومثال ذلك أن عازف الموسيقى بالقوة لا يصبح موسيقيا بالفعل

الا اذا علمه موسيقسى بالفعل أي شخص عالم بالموسيقى ، وكذلك لا يمكن أن يغرج انسان الي الوجود ، أي يولد عن بذرة انسانية الا بتأشير انسان بالفعل ، واذن فالموجود بالقوة يخسرج الى الفعل بفضل موجود آخر هو بالفعل م

أما عن تقدم الفعل على القوة من الناحيــة الجوهرية فقد ذكر أرسطو أن المادة هي قوة جوهرية بطريقة ما ، أي أنها لم تصل بعد الى مرحلة الجوهرية التامة ، ولهذا فانه يتحفظ من اطلاق لفظ الجوهر عليها ، ولكنه يرى من ناحية أخرى ان الصورة وهي فعل ، هي الجوهر لأنها تتضمن الماهية الجوهرية للشيء الموجود، ولهذا فهي متقدمة من الناحية الجوهرية على القوة ، وهذا النوع من التقدم الجوهري هو الذي يعرف بالتقدم بالمرتبة • ولكن رأى أرسطو من هذه الناحية لا يمكن أن يفسر لنا تماما فكرة تقدم الفعل على القوة لأن المراتب في الوجود لا يمكن أن تتفاضل هكذا دون أن يعلق بها أي أثر من الخيال الزمني يربط التقدم المرتبي بالتقدم الزمني ، ولهذا فان هذه الانحاء الثلاثة : الناحية المنطقية ، والناحية الزمنية ، والناحيــة

البوهرية أو المرتبية ، تتداخل مع بعضها ولا يمكن الفصل بينها بوضوح (١) •

وقد اتهم أرسطو معارضيه بأن سبب معارضتهم له هو سوء فهمهم لنظريت في القوة والفعل ، فقال (٢): « ان الطبيعيين كانوا يجعلون الاشياء تصدر عن الظلام ، وسواء اتبعنا رأي اللاهوتيين الذين يجعلون كل شيء يصدر عن الظلام » ــ وهذه اشارة الى « فكرة العماء أو الكاووس الافلاطونية كما وردت في معاورة تيماوس ـ أو اتبعنا رأى الطبيعيين ، فانه يقال ان الاشياء جميعا كانت مختلفة ، فثمة نفس الصعوبة التي سنقابلها • وأفلاطون أيضا جعل الاشياء تصدر عن أجنــاس عليا غير معددة ، بينما يقرر أرسطو أن الوجود ليس وجود شيء غير محدد ، بُل هو وجود واقعي محدد لموجود مؤلف من اتحاد الصورة بالهيولي ، فليست المادة عدم تحديد مطلق ، ولكنها عدم تحديد بالنسبة لصورة أكثر كمالا (٣) » •

<sup>(</sup>١) أبوريان : تاريخ الفكر الفلسفي ص ٧١ •

<sup>(</sup>٢) أرسطو : المتافيزيقا عن ٧١ •

<sup>(</sup>٣) أرسطو : الطبيعة ص 19٤ •

ولكن على الرغم من الجهد الذي يبذله أرسطو للابتعاد عن فكرة العماء الافلاطونية أو اعتبار المادة لا تعيينا مطلقا فانه لم ينجح في تبرير الوجود الواقعي المشخص ، المتمثل في الموجود الذي تتعدد فيه المادة مع الصورة وتكون المادة فيه عاملا هاما للتشخص والفردية الملموسة ، وانما يرجع السبب في ذلك الى تمسكه بتقدم الفعل على القوة جوهريا، الامر الذي سينتهي به ـ في سلسلة صاعدة وبعدد كل موضوع ــ الى الموجودات الدائمة التي تكون دائما بالفعل وهي العقول المفارقة ، فكأن منطق مذهبه يفضى به حتما الى ما يشبه المثل الافلاطونية التي سبق أن رفضها مؤثرا عليها الوجود المشخص الملموس والحقيقة أن مبادىء التفسير الطبيعي عند أرسطو لا تصلح لأداء دورها في هذا المجال الا اذا فصلنا تماما بين العلم الطبيعي والميتافيزيقا وهو أمر لا يتفق مع طابع المذهب الأرسطي العام •

## العركة عند أرسطو:

لما كانت الطبيعة هي مبدأ للحركة وللتغير • فدراسة الحركة داخلة في هذا العلم • ولها لواحق : فهي خاصة بالأجسام الطبيعية المتصلة ، والمتصل

اما أن يكون متناهيا أو لا متناهيا ، فيتعين النظر في ذلك • ثم ان حركة ممتنعة بغير مكان وخـــلاء وزمان ، فيلزم البحث في هذه الامور أيضا • نقول عن الحركة : لما كان الموجود امــا بالقوة وامــا بالفعل ، كانت الحركة فعل ما هو بالقوة أي تدرجا من القوة الى الفعل ، أي الانتقال من حد القوة الى حد الفعل ، ووسطا بين القوة البحتة والفعل التام، فان ما هو بالقوة أصلا غير متحرك ، وما هو فعل تام متحرك كذلك من جهة ما هو بالفعل: فالحركة فعل ناقص يتجه الى التمام • والفعل الناقص عسير الفهم ، ولكنه مقبول عند العقل • وينطبق هذا التعريف على جميع أقسام الحركة : ففي المستحيل من حيث هو قابل للاستحالة ، الفعل هو الاستحالة، وفي النامي من حيث هو قابل للزيادة والنقصان ، الفعل زيادة أو نقصان ، وفي ما هو قابل للكون والفساد ، الفعل كون أو فساد ، وفي ما هو قابل للحركة المكانية ، الفعل النقلة (١) •

ولقد عرف أرسطو في كتابه « الطبيعة » بأنها مبدأ للحركة وللكون ، وذكر انه لما كانت الطبيعة

<sup>(</sup>١) كرم : تاريخ القلسفة اليونانية ص ١٤١ ٠

مبدأ للعركة وللتغير ، فيتعين وهو بصدد دراسته للطبيعة ألا يهمل مبحث العركة لأنه لو أهمله لكان في ذلك اهمالا لدراسة الطبيعة كلها ، ثم يجب ملاحظة أن العركة تتم في الاجسام الطبيعية أو في تلك الاجسام التي تتميز بأنها معتدة متصلة ، لأنه لو كانت منفصلة بالفعل فانها لن تكون كما متصلا، ولما كان الجسم الطبيعي المتصل يكون متناهيا أو لا متناهيا ، فإن الجسم اللامتناهي يدخل في دراسة العركة ، ولما كانت العركة تمتنع بدون المكان والخلاء والزمان فإنه يجب بحث هذه المسائل أيضا (۱) .

ويشرع أرسطو في دراسة طبيعة العركة في ذاتها ، فيرى أنه يجب التمييز أولا بين ما هو بالفعل دائما وما هو تارة بالفعل وتارة بالقوة • وهنذا بصدد الشخص المفرد أو الكم أو الكيف • وكذلك وكذلك بصدد معقولات الوجود الاخرى ، وأما النسبة فهي علاقة اضافة بين طرفين من حيث الزيادة والنقصان والفعل والانفعال والمحرك

<sup>(</sup>١) أبوريان : تاريخ الفكر الفلسفي ص ٨٩ ٠

والمتحرك (١) • ويذهـب أرسطو أن العركــة لا توجد خارج الاشياء الطبيعية لأنه لا يوجد أي شيء خارج هذه الاشياء ، ذلك أن أي تغيير انما يتم من حيث الجوهر أو الكيفية أو الكمية أو المحل ، اذ أن هذه هي فقط الموضوعات المشتركة للتغير •ويحدث التغير في كل من هذه الموضوعات بطريقة مزدوجة • فبالنسبة للجوهر نجد : الصورة والعرمان أو المدم • وبالنسبة للكيفية نرى الابيض والاسود • وبالنسبة للكمية نجد التام وغير التـــام · وأســا بالنسبة للنقلة أى الحركة المحلية فاننا نرى النقلة المتجهة الى المركز والنقلة المبتعدة عنه • أو الثقيل والخفيف • وتوجد أنواع مـن العركــات بقدر أنواع الوجود • ثـم يقرر أرسطو بأن لطبيعـة الحركة فعل ما هو بالقوة بما هو بالقوة ، أي أنها فعل الشيء المتحرك منظورا اليه من ناحية صورته من حيث أنها بالفعل ، لا بذاتها ، ولكن لكونهـــا متحركة • وقدماء الفلاسفة لم يفطنوا الى طبيعة الحركة ذلك لأنهم لم يكتشفوا الصلة بين القوة والفعل •

<sup>(</sup>۱) أرسطو: الطبيعة ص ٢٠٠٠

هذا ما يسمح بتفسير العلاقة بين المعرك والمتحرك وبين الفعل والانفعال ، فالحركة في ذاتها واحدة ولكنها تصبح فعلا عندما تكون من ناحيـــة الفاعل أي المتحرك ، وتصبح انفعالا اذا نظرنا اليها من ناحية المنفعل بها أي المتحرك • والحركة حسب رأي أرسطو هي التي يغرج فيها المتحرك من القوة الى الفعل ، فكأن أمامنا قبل الحركة موجودا ساكنا ، ومعنى أنه ساكن أنه متحرك بالقوة قبل العركة ، ووظيفة المعرك أن يعرك هذا الساكن فيخرجه من حال القوة الى حال الفعل ، وفي فعل التعريك هذا نلاحظ أن المتعرك ينفعل بالعركة ، أما المحرك فيتعلق به فعل الحركة ، وهذا هو معنى قولنا أن الحركة « فعل ما هو بالقوة » •

و يبدو أن أرسطو قد ربط بين الحركة وطبيعة الاشياء المتحركة ، فليست الحركة فعلا عاما ، ولكنها فعل محدود ومرسوم بهدف وبغاية حسب صور الجسم الطبيعي ، وحسب القوى الكامنة في الجسم وتنتهي الى غايتها المرسومة يكون قد تم تكويسن الجسم الطبيعي وهذا المثال الذي يقدمه أرسطو خاص

بفعل النمو غير أنه ينطبق على الاستحالة والحركة المحلية أيضا ·

وبعد أن يعرف أرسطو مبادىء العركة وعللها يبدأ في دراسة التغير ، ولكنه قبل أن يتعمق في هذه الدراسة يستعرض بعض اللواحق التي ترتبط بالعركة في أذهان الجمهور ، وهي : اللامتناهي والمكان والخلاء والزمان •

ويرى أرسطو أن اللامتناهي هو ما يمكن الاستمرار في قسمته كالمقدار ، أو في الاضافة اليه كالعدد • والقسمة والاضافة ترجعان الى واحد ، اذ أن انقسام المقدار الى غير نهاية يتضمن قبول العدد للزيادة الى غير نهاية • وعلى ذلك وبهـذا المعنى لا يمكن أن يوجد اللامتناهي بالفعل ، سواء أكان جوهرا مفارقا ، أم جسما ، أم عددا : فانه ان كان جوهرا مفارقا ، كان غير مستقيم ، ومن ثمة لم يكن لا متناهيا • وان كان جسما طبيعيا أو رياضيا ، كان متناهيا ، لأن الجسم يحده سطح بالضرورة ، ولا عبرة بوهم الغيال ، لأن الزيادة والنقصان تحصلان في التخيل لا في نفس الشيء • وان كان عددا ، كان قابلا للعد وممكن العبور ،

فلم يكن لا متناهيا • وانكار اللامتناهي بالفعــل لا يبطل اعتبارات الرياضيين ، اذ أنهم بغير حاجة اليه ، ولا هم يستعملونه ، ولكنهم يستعملون مقادير مهما يفرضوا لها من عظم فهي متناهيه على ان اللامتناهي ، ان لم يوجد بالفعل ، فهـو موجود بالقوة ، لا القوة التي تخرج كلها الى الفعل بل التي تخرج كلها الى الفعل بل التي تخرج الى الفعل بحيث لا تقف عند نهاية أخيرة ليس وراءها مزيد • فلا ينبغي أخذ لفظ بالقوة كما يؤخذ في قولنا هذا تمثال بالقوة أي سيكون تمثالا ، كان هناك شيئا متناهيا سيتحقق بالفعل ، كلا ، وانما اللامتناهي بالقوة يبقى دائما بالقوة ، ويزيـــد باستمرار ، فهو متناه من غير شك مع اختلاف انقطاع • وعلى ذلك فليس اللامتناهي ما قد قال القدماء من أنه ما لا شيء خارجه ، ولكنه علمي المكس ما خارجه شيء دائما فهو ضد التام والكامل أي المحدود • وهو مدرك بما لا هو متناه ، لأنه مادة من غير صورة وقوة لا تنتهي الى فعل • وبذلك يتضح بطلان حجج زينون فانها قائمة على فرض المكان والزمان مؤلفين من أجزاء غير متناهيــة ، والحقيقة انهما متصلان متناهيان ، وقابلان للقسمة الى أجزاء غير متناهية و فعدد أجزاء المكان والزمان متناه ولا متناه في آن واحد ، لكن لا من جهة واحدة : هو متناه بالفعل ، لا متناه بالقوة ، بحيث أن المقدار المتصل هو غير المقسوم القابل للقسمة واذن فأخيل يلحق السلحفاة ، لأن المسافة بينهما متناهية ، والسهم متحرك لأن المكان والزمان متصلان ، وليسا مؤلفين من أجزاء غير متناهية بالفعل ، أما حجة الملعب فالفلط فيها ناشيء من توهم أن الجرمين المتساويين المتحركين بسرعة متساوية يقطع كلاهما في زمن متساو طول المتحرك الآخر وطول الساكن على السواء (١) والمتحرك الآخر وطول الساكن على السواء (١)

والمكان نوعان: مكان مشترك يوجد فيه جسمان أو أكثر ، ومكان خاص يوجد فيه كل جسم أولا ومثلا أنت الآن في السماء لأنك في الهواء والهواء في السماء ، ثم أنت في الهواء لأنك على الارض ، وأنت على الارض لأنك في هذا المكان الذي لا يحوي شيئا غيرك و فاذا كان المكان الخاص هو العاوي الاول للجسم ، كان مفارقا للجسم خارجا عنه ، لأن الجسم يتنقل و يتخذ له أنكنة على التوالى و وعلى

<sup>(</sup>١) كرم : تاريخ الفلسفة اليونانية ص ١٤٢ ٠

ذلك يكون المكان الخاص « سطح الجسم الحاوى ، أعنى السطح الباطن المماس للمحوي » • وقد يتحرك الجسم الحاوي ، فيبقى الجسم المحوي ساكنا بذاته متحركا بالعرض ، ويبقى مكانه ثابتا . ويلزم مما تقدم أن للمكان طولا وعرضا دون عمق ، لأنه سطح ، ويلزم أيضا أن الجسم يقال أنه في مكان متى وجد جسم يحويه ، أما اذا لم يوجد ، لم يكن في مكان الا بالقوة ، كالأرض فهي في الماء ، والماء في الهواء ، والهواء في الأثير ، والاثير في المالم، والعالم ليس في شيء ولا في مكان ، فقول زينون مردود لأن سطح الجسم الحاوي ( أي المكان ) هو في الجسم الحاوى لا كأنه في مكان ، بل كالحد في الشيء المجدود ، فليس صعيعا ان كل ما هو موجود فهو في مكان ويلزم أخبرا أن من الاشياء ما هو في المكان بالذات ، مثل كل جسم جزئي ، ومنها ما هو في المكان بالعرض ، مثل النفس التي ليست جسما ولكنها متعلقة بجسم •

وهناك مسألة متصلة بالسابقة بمي مسألة الغلاء • فان القائلين به يعتبرون نوعا من المكان ، أي امتداد خلوا من كل جسم حتى من الهواء ، يصير ملا حين يحل فيه جسم وعلى هذا يكون

الخلاء والملاء والمكان شيئا واحدا يختلف بالتصور • هم يقولون : أن الملأ لا يقبل شيئًا • والا لأمكن أن يعل جسمان في مكان واحــد ، ولأمكن ذلــك لأى عدد من الاجسام ، فاحتوى الاصغر الاكبر ، وهذا خلف ، فاذا سلمنا بذلك ، وجب التسليم بضروزة الخلاء للنقلة ، وتكاتف الجسم الطبيعي ، ونمــو الجسم العي ، فالنقلــة حلول المتنقـــل في أمعَنــة متعاقبة ، والتكائف امتلاء الخلاء المتخلل الجسم ، ويعصل النمو بعلول الغذاء في خلاء • وهم يؤيدون حجتهم هذه بالاناء الذي يقبل من الماء وهو ممتلىء رمادا ، بقدر ما يقبل وهو خاو ، ولو لم يكن في الرماد خلاء لكان ذلك ممتنعا • ولكن هذه الأقاويل ليست ملزمة • فالخلاء غير ضروري للنقلة ، اذ أن الاجسام تستطيع أن يعل بعضها محل الآخر دون فرض خلاء ، كما يدفع الماء بعضه بعضا حين يلقى فيه حجر ٠ أما التكاثف فليس يحدث بالانضفاط في الخلاء ، بل يطرد الهواء أو أي جسم آخر يتخلل الجسم المتكاثف ، وهذا هو الحال في الاناء المملوء رمادا ، فان الماء المسكوب فيه يطرد الهواء المتخلل الرماد ويحل محله • والتكاثف والتخلخل انقباض المادة نفسها ، أو انبساطها ، بما لها من قوة باطنة ولا دخل للخلاء فيهما • وأما النمو فان احتجاجهم به يرتد عليهم ، اذ أن الجسم انما ينمو في جميع أجزائه ، فاما أن يكون في المكان الحال فيه المغذاء جسم ، وحينئذ يتداخل الجسمان ، وهذا باطل ، واما أن لا يكون جسم بل خلاء ، فيكون الحي كله خلاء ، وهذا باطل كذلك ، وبعد أن يبين أرسطو ان الخلاء غير ضروري على ما قدمنا ، يشرع في التدليل على أنه ممتنع ، وأدلته كلها قائمة على العلم القديم تقتضي شروحا طويلة • لا ضرورة لذكرها في هذه العجالة (١) •

ويرى أرسطو ان الزمان غير موجود ، أو ان لبس له سوى وجود ناقص غامض ، لأن الماضي قد انقض ، والمستقبل غيب لا يدرك ، والحاضر في نقض مستمر • هذا التقضي يدل ان الزمان ركة : ولكن الحركة خاصية المتحرك غير منفكة عنه ، والزمان مشترك بين الحركات جميعا ، ثم ان الحركة سريعة أو بطيئة ، والزمان راتب ليس له سرعة • على ان الزمان ، ان لم يكن حركة فهو يقوم بالحركة ، ونحن حينما لا تتغير حالتنا

<sup>(</sup>١) كرم : تاريخ الفلسفة اليونانية ١٤٣ ،

النفسية ، أو حينما لا ندرك تغيرها ، فليس يبدو ما ان زمانا قد تقف ، وهذا هو شعور الذيب تقول عنهم الاسطورة أنهم اذ ينامون في هيكل سردا بجانب رفات الابطال ويستيقظون يصلون لحظة يقظتهم بأول لحظة نومهم كأن لم يكن بين اللحظتين زمان ، لأن هذا الزمان خلو من الشعور • اذن بين الزمان والحركة علاقة ٠ والواقع أن الزمان متصل لأنه مشغول بحركة متصلة ، والحركة متصلة لأنها في مكان متصل ، فالمكان هو المتصل الاول ثم انا نجد في الزمان متقدما ومتأخراً لأنا نجدها فيالحركة، ولما كانت الحركة في المكان فهما يقالان بالاضافة الى المكان أولا ، والى الحركة ثانيا ، والى الزمان ثالثًا • وعلى ذلك يحد الزمان بأنه عدد العركة بعسب المتقدم والمتأخر أي أنه يقوم في مراحل متميزة بعضها من بعض بحصولها بعضها تلو بعض ، ومن ثمة معدودة • ولما كانت النفسس الناطقة هي التي : ، ، فيمكن القول بأن لولا النفس لما وجد زمان ، بل وجد أصل الزمان أي الحركة غير معدودة • واذن فاعتبار الزمان كلا مؤلفًا من ماض ومستقبل ، هو من النفس • أما ماهيته فقائمية في الآن يتجدد باستمرار تبعيا

لاستمرار الحركة ، فالزمان متصل بواسطة الآن ، ومقسم بحسبه بالقوة ، أي ان الآن يصل الماضي بالمستقبل ، فاذا قسمنا الزمان بالوهم كان الآن بداية جزء ونهاية جزء ٠ فالأن حد الزمان وليس جزءا من الزمان كما ان النقطة ليست جزء الخط، يل ان خطين هما جزءا خط واحد ، ذلك لأنه لا يوجد حد أصغر للزمان ولا للخط ، وهما متصلان وكل متصل فهو ينقسم • ويلزم من تعلق الزمان بالحركة أن الموجودات الدائمة ليست في الزمان ، لأنها ليست متحركة ، وليس الوجود في الزسان مرادفا للوجود مع الزمان • وانسا الموجودات المتحركة أو القابلة لأن تتحرك هي التي في الزمان يقيس حركتها وسكونها • والعركة التي يقيسها الزمان قد تكون الكون أو الفساد والنمو والاستحالة والنقلة ، ولكن هذه أولى أنواع الحركة بأن تعد ، لأنها الوحيدة التي تتقضى على نحو راتب ، والصورة الأولى للنقلة هي النقلة الدائرية ، ومن هنا نشأ التصور القديم الذي كان يجمع بين الزمان وحركة السماء ، والتصور الــذي يعتبر التغــير والزمان ، بما في ذلك الشؤون الانسانية خاضعة للدور

# قدم العالم والحركة عند أرسطو:

يعتقد أرسطو بقدم العالم وأزلية الحركة مستندا على حجج كثيرة تدلل على صحبة همذا الاعتقاد ومنها قوله : أن العلة الأولى ثابتة أي أنها كما هي دائما لها نفس قدرتها على الفعل ، وأنها تحدث دائما نفس معلولها ، فلو افترضنا أنه كان هناك سكون في وقت ما ولم تكن ثمة حركة فــان معنى ذلك أنه لن تكون هناك حركة بعد ذلك ، واذا فرضنا أن هناك حركة صادرة عن العلمة الأولى فانها ستستمر قدما وتبقى كما هي لأنه اذا قلنا أن العلة الأولى بقيت ثابتة زمنا ما ، ثم صدرت عنها حركة تكون هي سبب العالم وحدوثه فاننا نتساءل ما الذي رجع في ذات العلة الأولى احداث هــذه العركة في الوقت الذي أحدثت فيه ولم تعدث في وقت آخر غير.. • لا بد أن ثمة مرجعا اقتضى حدوثها في الوقت الذي استعدثت فيــه بالصورة التي حدثت بها • واذا سلمنا بهذا فكأننا نسلم بوجود تغير في العلة الأولى ، وقد ذكرنا أنها ثابتة على الدوام • واذن فاننا نقع في تناقض مرده أننا نقول بأن فعل الحركة فعل محدث ، لهذا يجب

التسليم بقدم العالم والحركة • واستنادا الى هذا البرهان على قدم العالم يناقش أرسطو انكساغوراس الذي أشار الى أن العقل ظل ساكنا زمنا لا متناهيا ثم حرك الاشياء • ويؤكد استحالة هذا الرأي لأنه يمني أن العلة الأولى متغيرة وقد قلنا أنها ثابتة ، فيلزم أن نرفع عنها الحركة المحدثة في الزمان وأن نسلم بقدم الحركة •

ويعالج أيضا أرسطو الاعتقاد القائل بأن العالم يمر بدور حركة يعقبه دور سكون ، فيتساءل من المرجح لوجود سكون بعد العركة ثم للعركة حد السكون ؟ ويقدم بهذه المناسبة بعض العجج الني يثبت بها قدم العالم والعركة بعضها متصل بقدم الهيولى وبعضها يثبت فيها قدم الحركة بقدم المتحرك والمرك والزمان •

ويرى الدكتور يوسف كرم أن العجج التمي قدمها أرسطو مركبة على نمط واحد حتى تكون حجة واحدة في العقيقة • هي طائفتان : طائفة خاصة بقدم العالم ، وأخرى خاصة بقدم العركة • ففي قدم العالم يذهب أرسطو الى أن الهيولى أزلية أبدية ويقول : لو كان الهيولى حادثة لحدثت عن موضوع ولكنها هي موضوع تحدث عنه الاشياء ، يعيث يلزم أن توجد قبل أن تحدث ، وهذا خلف ، ولو كانت فاسدة لوجبت هيولى أخرى تبقى لتحدث عنها الاشياء ، بعيث تبقى الهيولى بعد أن تفسد ، وهذا خلف كذلك (١) • نقول : صحيح في التغيرات المجزئية أن الهيولى ليست حادثة لأنها موضوع تحدث فيه الصورة ، ولكن اذا وضعنا حدوث المالم فما الذي يمنع أن تحدث الهيولى ؟ ونلاحظ على الشق الثاني (لو كانت الهيولى فاسدة ٠٠٠) انه قائم على الاعتقاد بأبدية العالم ، وليست هذه الابدية ضرورية ، شأنها شأن الأزلية سواء بسواء •

ويقول أرسطو (٢): ونتبين ضرورة القول بقدم الحركة من اعتبار المتحرك والمحرك والزمان أما المتحرك فلا يخلو أن يكون اما قديما أو حادثا، فأن كان حادثا وكان الحدوث أو الكون يقتضمي المعركة كان كونه تغيرا اقتضى حركة سابقة على المبداية المزعومة للحركة وهذا خلف، وان كان المبداية المنورة لا ساكن ، لأن السكون ما هو

<sup>(1)</sup> تاريخ القلصفة اليونانية عن ١٤٥٠

 <sup>(</sup>٩) أرسطو : السماع الطبيعي مِدَ ف ا من ٢٥١ .

الاعدُم الحركة ، فهو متأخر عنها ، يقتضي احداثه حركة أولى قبل الحركة ، وهذا خلف • وأما من جهة المحرك فان عدم الحركة يعنى ان المحرك والمتحرك بعيدان الواحد عن الآخر ، فلأجل أن تبدأ العركة لا بد من حركة تقرب بينهما ، وهذه العركة تكون سابقة على بداية الحركة ، وهذا خلف • وأما الزمان فهو مقياس الحركة أو هو نوع من الحركة، فان كان قديما كانت الحركة قديمة ، وقد أخطأ أفلاطون في معارضته قدم الزمان ، فإن الزمان يقوم بالآن ، والآن وسط بين مدتين ، هو نهاية الماضي وبداية المستقبل ، فليس للزمان بداية ولا نهاية ، والالزم أن لا يكون زمان قبله ولا بعده ، ولكن قبل وبعد يتضمنان الزمان ، فهذا خلف • نقول عن الحجة الأولى الخامسة بالمتحرك : ليس الخلق كونا بأنواع الكون المشاهدة في هذا العالم والتي تتم في موضوع بتأثر معرك مادي ، ولكنه أحداث من لا شيء ، فهو ليس حركة ، ولا يقتضي الحركة كما ظن أرسطو • وعن الحجة الثانيسة بالمحرك نقول: لما كان الخلق ابداع الشيء بمادته وصورته ، فلا يمكن أن يصور بأنه حركة من العلة نحو موضوع ، ثم ان العلة الأولى عند أرسطو

ليست محركة كعلة فاعلية ، بل كعلة نمائية وليس يقتضى فعل الغاية تماسا واقترابا ، فالحجة ساقطة من الجهتين ونجيب عن العجمة الثالثة الخاصمة بالزمان بأن الآن وسط بين مدتين مثى بدأ الزمان، أما عند بدايته فالآن الاول أول بالاطلاق ، ولا يمكن وضع زمان قبل الزمان المحدث الا بالوهم ، مثل المكان الوهمى الذي نتخيله خارج العالم سواء بسواء ، وأرسطو نفسه يقول انه ليس خارج العالم خلاء ، فنقول كذلك ليس قبل الزمان زمان ، وكما ان « خارج » يدل في قولنا « خارج العالم » على مكان بالقوة لا بالفعل ، فان « قبل » يدل على زمان بالقوة لا بالفعل \* هذه حجج أرسطو ركبها للتدليل هلمي قدم الحركة ، وهي لا تستقيم الا مع الاعتقاد يهذا القدم ، فأولى بها أن تسمى مصادرات ، لا حججا أو أدلة (١) • ونظن انه انما تورط فيها لاعتقاده أن ثبات العلمة الأولى يستتبع بالضرورة دوام المعلول، وكان يكفيه أن يلعظ ما بينهما من تفاوت كما ذكرنا ، فيعلم أن هذا التفاوت يبطل ضرورة المالم ، ويعلم أن فعل العلة الأولى غسير ضروري كذاك ، وانما هو فعل حر ، ثم يرقى بالتنزيـــه

<sup>(1)</sup> تاريخ القلسفة اليونانية : كرم ص 127 •

فيتصور الحرية في الله بحيث لا تتنافى مع الثبات ــ ولكن هــذه الخطوات لم يخطهــا المقـــل الا في المسيحية بعد أرسطو بزمن طويل •

## أرسطو والنفس:

النفس البشرية عند أرسطو هي صورة الجسد ومبدأ الحياة فيه ، وعلم النفس هو جزء من العلم الطبيعي لأن موضوعه ، وهو الكائن الحي ، مركب من مادة وصورة • والافعال الحيوية تنقسم قسمة أولى اللى : النمو والاحساس والنطق أو المقل ويضاف الى ذلك النزوع ، لأن الحاس والناطق ينزعان طبعا الى الخير الذي يدركانه بالحس أو بالعقل •

والنفس البشرية برأي أرسطو تتميز بشلاث قوى: المغتذية ، والحساسة ، والفاهمة • ويرى أيضا أن النفس مبدأ وأصل الفهم والاحساس ، والحس هو سبب الفهم ، وبذلك خالف معلمه أفلاطون الذي جعل الفهم والمعرفة نتيجة تذكر النفس معارفها القديمة • وأنكر أرسطو خلود النفس وقال ان العقل السامي يمكن أن يتسرمد •

م يعرف النفس فيقول بأنها: ﴿ مَا بِهُ نَحِياً وَنَحَسُ نَعْقُلُ وَنَنْزَعُ وَنَتَحَرَّكُ فِي الْمُكَانَ ﴾ ﴿ وَلَكُـلُ حَيْ غُس ، وَلَكُنْهَا تَخْتُلُفُ بِاخْتَلَافُ الْاحْيَاءُ ، وتتعدد واها ووظائفها كلما ارتقى الشخص في سلم لحياة ٠

ويقول أرسطو واصفا حاله مع نفسه : « اني بهما خلوت بنفسى كثيرا ، وخلعت بدنى ، فصرت كأني جوهر مجرد بلا جسم ، فأكون داخلا في ذاتى ، راجعا اليها ، وخارجا من سائر الاشياء سواي ، نأكون العلم ، والعالم ، والمعلوم جميعا ، فارى في التي من الحسن والبهام ما بقيت متعجبا منه ، فاعلم عند ذلك أنى ، من العالم الشريف ، جزء صغير ، فلما أيقنت بذلك ، ترقيت بذهني من ذلك العالم ألى العالم الالهي ، فصرت كأني هناك متعلق به ، فمند ذلك يلمع لي من النور والبهاء ما تكل الألسن عن وصفه ، والآذان عن سمعه ، فأذا استغشى في ذلك النور وبلغ الطاقة ، ولم أقو على احتماله ، هيطت الى عالم الفكرة ، فاذا صرت الى عالم الفكرة ، حجبت الفكرة عنى ذلك النور ۽ •

ويدهب أرسطو ال أن النفس لا يمكنها الوجود

يدون الجسد لأنها قواه ، فكلاهما كالشكل والشمع، يمكن الفصل بينهما بالفكر فقط ، لكنهما في الواقع والحقيقة كلا كاملا عضويا واحدا ويرى أن النفس لا تعقن في الجسد ، كما حقن «ديدالوس» الزئبق في صور « فينوس » ليجعل منها «انتصابات» فالنفس الشخصية والخاصة لا ترجد الا في الجسد الخاص بها • ومع هذا فهي ليست مادية ولا تموت بأكملها ، لأن هناك جزء من القوة العقلانية للنفس البشرية يكون سلبيا ومرتبطا بالذاكرة ، فهو الذي · يموت بموت الجسد حامل الذاكرة ، والذي يظل ويتسرمد العقل الايجابي الفاعل الذي يكون مستقلا عن الذاكرة بشكله المجرد • والنفس الخالدة عند أرسطو هي الفكر المحض -

وعلم النفس حسب رأي أرسطو يبعث حول موجودات طبيعية مركبة من صورة وهيولى باعتبار ان الانفعالات كالنفس والخوف لا تصدر عن النفس وحدها بل عن المركب من النفس والجسم ، ففي النفس مثلا نلاحظ أن الذي يعدث هو انفعال نفسي يصاحبه تبدل جسمي ، وكذلك بالنسبة للاحساس فهو أيضا فعل النفس بمشاركة العضو الحساس المعد لادراك المحسوس كالعين والأذن فلا

يمكن أن يقال على فاقد المينين ان له قوة الابصار، ذلك أن هذه القدرة على الابصار مرتبطة بالعين كعضو له • أما التعقل فهو خاص بالنفس الا أنه لا يمكن أن يقوم الا على أساس التخيل ، والتخيل لا يتحقق بدون الجسم: اذن فجميع الافعال النفسية في الاجسام الحية متعلقة بالجسم وداخلة في العلم الطبيعي •

## كتاب النفس لأرسطو:

يضم كتاب النفس لأرسطو ثلاث مقبالات: المقالة الأولى: في مذاهب القدماء الرئيسية في النفس: ولهذه الآراء أهمية تاريخية كبرى لأنها تعتبر أحد المراجع الرئيسية لآراء الفلاسفة السابقين على سقراط، ولو أنه يبدو أن أرسطو يحور آراء القدماء حسب مذهبه تمهيدا للرد عليهم ومناقشة أقوالهم •

ويخصص المقالة الثانية: لتمريف النفس حسب رأي أرسطو بأنها كمال أول لجسم طبيعي آلي وثم شرح دواعي القول بهذا التعريف ، والكلام عن القوى الحاسة والمالة الثالثة: فيفردها للنفس

وقواها ، وفي القوى المحركة عموما ، وقد كان لهذه المقالة تأثر كبر على فلسفة أفلوطين وفلسفية القرون الوسطى بوجه عام ، كونها أثارت مشكلة العقل المفارق مناقشات كثيرة رد فيها فيليبون على الاسكندر الافروديسي وأفلوطين ، وكذلك فعــل ابن رشد ، ويعود هذا الى غموض نص أرسطو في كلامه عن العقل المفارق ، وتفسير الاسكندر لهذا النص واعتباره هذا العقل خارجا عن النفس ، وتسميته له بالعقل الفعال • وللاسكندر رسالة في المقل والمعقول يرى فيها هذا الرأى • وقد كتب الفارابي رسالة في العقبل تتضمن موقب الاسكندر هذا الذى أتبعه فلاسفة الاسلام باستثناء ابن رشد وأبى البركات البغدادى •

ويرى ارسطو أن المعرفة على اختلاف أنواعها شيء حسن وجليل ، وهو يجعل دراسة النفس في المرتبة الأولى بالنسبة لسائر الأمور العرفانية وذلك لاسباب منها : أ ـ ان هذه الدراسة دقيقة أي أنها تتطلب كثيرا من الدقة في البحث والاستقصاء ٠ ب ـ ان موضوع هذه الدراسة وهو النفس أشرف وأسمى ما في الوجود الطبيعي ٠ ج ـ ان دراسة النفس تكشف عن جوانب الحقيقة الكاملة في مجال

العلم الطبيعي لأن النفس صورة الكائن الحي مشرح أرسطو بعد ذلك عن غايته من بحثه أو من دراسته للنفس ، فيرى ان غايته من دراسته للنفس هي التعرف على طبيعة النفس ، وجوهرها ثم التمحيص بما يتعلق بطبيعتها من لوازم ، وهذا يعني أن أرسطو يهدف الى الوصول الى معرفة ماهية النفس عن طريق تعريفها بالحد التام ، وهو يستفسر عن المنهج الواجب سلوكه في هذه الابعاث، كونه يرى عدم وجود منهج واحد لسائر العلوم بل لكل علم منهج خاص به ، لذلك ثمة منهج خاص لعلم النفس يقوم على البرهان والقسمة و

ويذكر أرسطو أن طريقة البحث أننا نبعث أولا عن الجنس الذي تقع تحته النفس ، وهل هي جوهر أم شيء جزئي ، كيف أم كم أم شيء آخر من المقولات و هل هي بالقوة أم أنها كمال أول ، وهل تقبل القسمة أم أنه لا أجزاء لها ؟ وهل سائر الانفس من نوع واحد أم لا ؟ وأذا كانت مختلفة فهل تختلف بالنوع أو بالجنس ؟ وهل نبدا في البحث عن وظائف النفس أم عن النفس ذاتها ؟ ويشير أرسطو إلى أن الاتجاه العام الذي كان سائدا عند القدماء هو البحث عن النفس الانسانية فقط ويريد

هو في هذا البحث أن يبين علاقة نفوس الحيوان وغيره من الكائنات الحية بنفس الانسان • وهل تقع هذه النفوس كلها تحت جنس واحد أم لا؟

ويذهب أرسطو الى أنه من الواضح أن العلم بالماهية لا يتيسر لنا قبل دراسة سائس أعراض الجوهر ، لأننا اذا أمكننا دراسة هذه الاعسراض توصلنا الى تعريف حد الجوهر بالماهية • ثم ينتقل بعد هذا الى دراسة وظائف النفس: فيذكر ان الاحساس لا يتم بدون جسم وكذلك الفكر ، لأن الفكر قائم على التخيل ولا يتحقق التخيل من غعر الجسم ، فلا يمكن أن تمارس النفس وظائفها بدون البدن ، ولن يكون للنفس وجود مستقل عن البدن٠ وعلمي ذلك فان جميع أحوال النفس توجد مم الجسم ، فعندما يحدث أي انفعال في النفس يحدث معه تغير جسمي ، واذن فأحوال النفس صور حالة في هيولي ، ومن ثم فلا يجب أن نقول ان الغضب حركة هذا الجسم أو ذاك الجسم ، بل الغضب يتم بالنفس والجسم معا ، ولذلك أيضا كان البعث في النفس مما يخص العلم الطبيعي سواء فيما يتعلق بأحوال النفس أو جوهرها •

ويجمع أرسطو في تعريفه للنفس بين تعريف المجدلي الذي يعرف الغضب مثلا بأنه الميسل الى الاعتداء ، وبين تعريف الطبيعي الذي يصف الغضب بأنه غليان الدم المحيط بالقلب ، فالأول يصف الصورة والثاني يصف الهيولى أما أرسطو فيجمع التعريفين معا ويضيف الصورة الى الهيولى فيجمع البحث في العلم الطبيعي يتناول المكون من صورة وهيولى كان من الضروري اعتبار علم النفس جزءا من العلم الطبيعي ويصل أرسطو في نهاية الأولى الى القول بأن أحوال النفس انصا تصدر عن الموجود المركب من نفس وجسم و

وبعد أن يعدد أرسطو مشكلات دراسة العلاقة بين علم النفس والعلم الطبيعي يرجع الى نهج المنهج التاريخي فيستعرض مذاهب القدماء السابقين عليه في النفس ويميز بينها وبين مذهبه واعتقاده ، وقد لخص ما اتفق عليه القدماء من تمييز الكائن الحي عن غير الحي في ناحيتين هما : الاحساس والحركة ، فمن حيث العركة نلاحظ أن جميع الفلاسفة الذين ذكروا ان الكائن العي يتعرك أشاروا الى أن النفس هي الأولى بفعل التعريك ، وأنها من نفس طبيعة ما يتحرك ، فالنفس طبيعة ما يتحرك وهي من

نفس نوع الاشياء المتحركة أي أنها مؤلفة من العناصر التي قالوا بها • فطاليس وهو أول الفلاسفة يرى أن النفس قوة محركة ويجعل هذه القوة المحركة سارية في جميع الاجسام فيقول ان المغناطيس له نفس لأنه يجذب الحديد ، أما ديوجين وانكسمانس فقد قالا ان النفس هي الهواء ، وهي تعرف وتحرك • ومنهم من قال بأن النفس جرم لطيف نارى الطبيعة وهو أول ما يتحرك ويحرك ، وهرقليطس من هذه الجماعة وعلى هذا فقد قال بأن النفس نار أثيرية وأنها في تغير مستمر وقد استند « القمايون » الى هذا المبدأ وقال أن النفس خالدة لأنها تتعرك حركة أبدية دائمة وقال هيبون ان النفس ماء •

أما كريتيل فقد قال ان النفس دم اعتقادا منه بأن الاحساس أخص صفاتها وأن هذا الاحساس مرده الى الدم و بقي التراب فلم يقل أحد ان النفس تتألف من العناصر الاربعة كأنباذوقليس فانه جعل من ضمنها التراب فأنباذوقليس ذهب الى أن النفس مركبة من جميع العناصر وأن كل عنصر منها هو أيضا نفس ، وقال أيضا بالأضداد أي المجبة

والكراهية ، وأن النفس مؤلفة أيضا من قــوى بالإضافية الى العناصر، أميا الفيثياغوريون وديموقريطس ولوقيبوس فقد ذهبوا الى أن النفس نوع من النار والحرارة الا أنهم أضافوا الى رأيهم أن النفس مؤلفة من ذرات نارية كروية الشكــل لطيفة لكى تكون أسهل في النفاذ الى الاشياء ،وذكروا أن النفس هي التي تمنح الحركة للحيوانات وهي كذلك الصفة الجوهرية للحياة ، ولكن فريقا مــن الفيثاغوريين اختلفوا عن هؤلاء وقالوا ان النفس هى غيار الهواء ، ومنهم من قال لا بل هي التسي تحرك هذا الغبار ، أما أفلاطون فيتفق معهم بقوله ان النفس هي التي تحرك ذاتها ، والحركة عنده هم، أهم خاصية للنفس ، وأن كل شيء يتحسرك بالنفس لكن النفس تتحرك بذاتها • ويذكر أرسطو ان السبب في قول هؤلاء الفلاسفة بهذه الأراء عن النفس هو أنهم لا يرون محركا الا وهو نفسيه يتحرك ، فاختلط عندهم مفهوم المحرك بالمتحرك. ولم يفطنوا الى أن الذي يحرك غير الذي يتحرك ، وعلى هذا فان هؤلاء القدماء جعلوا الحركــة في النفس تلقائية وألفوا النفس مما تتألف منه المادة

أما ما تميزت به النفس بالاضافة الى العركة أي الاحساس الذي هو طريق المعرفة من حيث قولهم ان الكائن الحي يعرف ويدرك الموجودات بالاحساس فقد خضعوا لمبدأ عام واحد هو أن الشبيه يدرك الشبيه ، ولذلك جعلوا النفس تتألف من المناصر التي تدركها • فمنهم من قال بعنصر واحد ومنهم من قال بعضهم انها جسمانية من قال بعدة عناصر ، وقال بعضهم انها جسمانية ورأى الآخرون انها لا جسمانية ، ومنهم من جمع بين الجسمانية وغير الجسمانية • وقد تصور كل فريق من هؤلاء طبيعة النفس حسب اعتقده في طبيعة المناصر حتى يجعل النفس قادرة على ادراك الموجودات •

ويذكر أرسطو رأيا لأفلاطون ولمدرسته يرون فيه أن النفس عالمة ومحركة وأنها عدد يحرك نفسه ، وهم يفسرون العقل والادراك العقلي والظلن والاحساس بالأعداد • فالاعداد تفسر وظائف النفس المركبة من عناصر وهذه الاعداد من ناحية أخرى هي مثل الاشياء ، والنص الذي يشير فيه أفلاطون الى ذلك نص غامض ، وتفسيره أن نفس الحيوان بالذات أي نفس العالم لا بد أن تكون مركبة من المباديء الأولى التي توجد في عالم

المثل خضوعا للعبدا القائل بأن الشبيسة يسدرك الشبيه ، ففي عالم المثل ثرى الواحد بالذات ثم نجد مثال الطول ومثال العرض ومثال العمق ،وهذه هي أصول الاشكال الهندسية أي مثلها •

ولما كان الجسم المحسوس الذي نقابله في تجربتنا الحسية له طول وعرض وعمق ، لذلك فان النفس يجب أن تكون حاصلة على أصول هذه الابعاد من أصولها الموجودة في جسم العيوان بالذات أي العالم، ولهذا نلاحظ أن أفلاطون يرى ضرورة تركب النفس مما يتألف منه الجسم ، وشيء آخر هو أن افلاطون يقابل بين هذه الاشكال الهندسية وبين الاعداد ، فهناك الواحد وبعده الاثنان وهي تقابل الطول ، والثلاثة وهي تقابل العرض والاربعـة وتقابل العمق ـ فكأن النفس حاصلة على مبادىء الاجسام المعبر عنها بأعداد ، ولذلك فأرسطو يقول ان النفس عند أفلاطون مركبة من نفس العناصر التم يتركب منها الجسم ، ومن ثسم فهو يدرج أفلاطون في نفس قائمة الطبيعيين مع اختلافهم عنه في طريقة تناول العناصر ، ذلك أن أفلاطون لا يتكلم عن عناصر مادية تتألف منها النفس وتكون همى نفس العناصر الموجودة في المادة ، واذن فاعتقاد

أفلاطون في نظر أرسطو يغضع للقاعدة العاسة التي تقول بأن النفس تتألف مما يتركب منه الجسم استنادا الى القول بأن الشبيه يدرك الشبيه ، ويشذ عن هؤلاء جميعا أنكساغوراس القائل بالعقل ، والذي مين بين العقل والنفس ، فالعقل بمفهومه - على عكس ديمو قريطس - علة للحس والنظام ، والعس هو الذي يوجد بين العقل والنفس ، أما العقل عند انكساغوراس فهو مبدأ لجميع الكائنات وهو بسيط نقى وغير ممتزج ، واليه ترجع المعرفة وفعل التحريك • ولكن أرسطو بعد أن استعرض رأي انكساغوراس وسمه بالغموض ، فهو لم يوضح كيف يعرف العقل الاشياء وبأي علة يعرفها ؟ فقد قال بالعقل ولكنه صمت عن تفصيل أي شيء بصدد العلة وطسعتها •

وبالنتيجة يلاحظ أن هؤلاء الفلاسفة جميعا يحدون النفس بصفات ثلاث: الحركة والاحساس واللاجسمية ، وترجع كل صفة من هذه الصفات الى المناصر التي قالوا بها ما عدا أنكساغوراس • وما داموا يقولون أن الشبيه يدرك الشبيه فلا بد أن تتركب النفس من سائر العناصر التي تكون موضوعا لادراك الحس والعقل •

#### النفس لا تتعرك بالذات:

يرى أرسطو أن النفس الانسانية مصدرا للحركة ، ولكنها مع ذلك ليست متحركة بذاتها كونها غير قادرة على تحريك نفسها ، لأن ليس لها حركة ذاتية ، بل هي معرك غير متحرك ، تحرك الجسم المتصل بها ، اذ من المتعذر أن تكون للنفس حركة • اذ انه ليس من الضروري أن يكونالمحرك متحركا لانقسام حركة الشيء على نوعين حسب رأي أرسطو : فالشيء اما أن يتعرك بشيء آخر ، وأما أن يتعرك بنفسه • وأما الشيء المتحسرك بشيء آخر فهو الموجود في شيء يتحرك كالبعارة في السفينة ، فهل تنسب للنفس مثل هذه الحركة أو يقال عنها انها تتحرك بذاتها ؟ ولكى يرد أرسطو على هذا الاستفسار يفصل أنواع العركة في كتابه الطبيعة ، ويقول : إن النفس لو كانت متحركة بواحدة أو أكثر منها لكانت النفس في المكان بالذات، ما دامت هذه الحركات لا يمكن أن تتم الا في المكان • فاذا كان من ماهية النفس أن تتحرك بذاتها فلا تكون العركة لها بالعرض ، بـل يجـب أن تتـم حركتها كالجسم في المكان ، وقد تبين لنا أن النفس ليس لها مكان طبيعي لتتحرك فيه فهي اذن لا تتحرك

بذاتها • وانما تتعرك حركة مشتركة أي أنها تتعرك بشيء آخر هو الجسم الذي توجد فيه وهو الذي يتعرك في العقيقة ، واذن فالنفس تتعرك بالمرض •

وينطلق بعد ذلك الى الكلام عن موقف ديمقريطس فيرى أنه كغيره من جماعة الفلاسفة التي ترى أن النفس تحرك الجسم الذي تحل فيه على النعمو الذي تحرك به هي نفسها ، فعنده أن الذرات الكروية التى تتألف منها النفس تتحرك تلقائيا لأن طبيعتها ألا تبقى أبدا في سكون فتدفع معها البدن كله وتحركه ، وهذا يعني أن ديمقريطس يعتقد أن النفس متحركة ومحركة للبدن ، فيتساءل أرسطو ردا على ديمقريطس بقوله : اذا كان السكون ظاهرة نشاهدها ونلمسها بالحس فكيت يكون في مقدور النفس \_ أي الذرات التي تتحرك حركة تلقائية ـ أن تعدث السكون ؟ هذا ما يصعب القول به لأنه كيف يكون المتحرك المحرك بالطبع محدثا للسكون ؟ وشيء آخر وهو أن النفس تحرك الجسم بضرب من القصد والاختيار والتفكير فتنتفي التلقائية ويبطل مع انتفائها التحريك بالطبع أو القسر وهذا الاعتقاد يقول به أيضا أفلاطون ويفسر تحريك النفس للجسم تحريكا طبيعيا ، اذ أنها عندما تحرك نفسها تحرك الجسم معها لأنها متداخلة معه ، فهو \_ أي أفلاطون \_ قد ركب النفس من المناصر وقسمها وفقا للاعداد المتناسبة حتى تحس غريزيا بالتناسب وحتى يتحرك المالم بواسطتها حركات متناسبة ، واذن فقد تصور النفس مقدارا •

ويجيب أرسطو على رأي أفلاطون فيقول: ان نفس المالم من نوع طبيعة العقل، ومع أن نفس العالم لا تشبه النفس الحاسة أو الغضبية الا أن المقل الذي شبهها به واحد متصل كفعل التعقل وكموضوع هذا التعقل، وهي المعقولات، فكيف يمكن أن نقول ان نفس العالم مقدار مع أنها شبيهة بالمقل؟ فكأنه أوقع أفلاطون في تناقض مع نفسه حيث يقول: ان النفس عدد أي مقدار ويضيف: انها شبيهة بطبيعة العقل، وهذان القلولان متعارضان و

ويتابع أرسطو نقد رأي أفلاطون الذي يذهب الى أن النفس مقل يتحرك قائلا: ان النفس مقدار ينقسم فاذا كانت النفس مقدارا منقسما فهل تقبل

المعقولات بأجزائها المنقسمة كلها أو بجزء من هذه الأجزاء فقط ومن جهة أخرى بما أن المعقولات غير منقسمة وهي موضوعات التعقل ونفس العالم شبيهة بالعقل ، فكيف يدرك المنقسم \_ أي النفس ذات المقدار \_ كيف تدرك على المنقسم أي المعقولات؟

ويستمر أرسطو في حديثه عن العقل وفعله وموضوعه فيؤكد أن التعقل وهو فعل العقل دائم كالحركة الدائرية ، وما دام هذا التعقل دائما لزم أن يكون موضوعه دائما و طاكانت الافكار العملية والنظرية محدودة فان العقل يستمر في تعقل موضوعه أكثر من مرة كالحركة الدائرية في سيرها و وعلى ذلك فان العقل يظهر في حالة تعقله كما لو كان سكونا أو وقوفا أكثر من كونه حركة وهذه هي الصفة الغالبة للتعقل الالهي و

ويقدم أرسطو بعد كل هذا عدة آراء ومشاكل تظهر عن موقف من يقولون : ان النفس متحركة بذاتها ، فهو يرى أنهم يستدلون على الحركة الذاتية للنفس من أن ما يتحرك بالقسر لا يأتي بالسعادة فاذا لم تكن حركة النفس هي جوهر النفس فان حركتها تكون مضادة لطبيعتها \* وهي حركة

قسرية ، واذن فالنفس لن تبلغ السعادة ويقولون أيضا: ان اتصال النفس بالجسم يجلب لها الألم والافضل لها أن تفارقه ، وأرسطو يهدف بهذا القول أفلاطون ، ويواصل عرضه لهذا الرأي بقوله: ان أصحابه يقولون ان النفس تفضل ألا تتصل بالجسم أصلا ، وير انه اذا كان العالم يتحرك حركة دائرية فليست النفس علة لهذه الحركة بل انها تتحرك بالمرض حركة دائرية لأنها في العالم الذي يتحرك عركة دائرية وهم في بحثهم عن علة حركة النفس يتحرك عركة دائرية وأن تكون حركتها أفضل من سكونها وهذا غير صعيح وهذا غير صعيح وهذا غير صعيح وهذا غير صعيح

ويصر أرسطو على أن تفصيل هذا الرأي موجود في دراسته للحركة في كتاب الطبيعة ، ويجعل رأيه في آخر الفصل بأن يقول أن هذه المشاكل التي يثيرها أصحاب هذه الآراء عائدة الى أنهم يضيفون النفس الى البدن دون أن يوضعوا علة الاتحاد بينهما ، مع أن الجمع بينهما ضروري اذ أن أحدهما وهو النفس فاعل والاخر وهو البدن منفعل ، وأحدهما يحرك والاخر يتحرك ، وليست هذه الصلات نتيجة للصدفة أو الاتفاق ، وهم يعنون

بتحديد طبيعة النفس دون أن يعددوا طبيعة البدن الذي تعل فيه • وهذا يعني أن النفس بمفهومهم تحل في أي بدن لا في بدن معدد ، فهم لا يرون بنفس معينة لبدن معين •

### النفس وقواها ووظائفها عند أرسطو:

يبعث أرسطو في الجزء الثاني من المقالة الثانية من كتاب النفس في قوى النفس ووظائفها ، ويميز بين أنواع الجوهر ، فيرى أن الهيولى جوهر ، والمركب منهما أيضا جوهر ، والمركب منهما أيضا جوهر ، الكي أن الهيولى قوة والصورة كمال أول ويخلص الى أن النفس كمال أول لبدن طبيعي آلي ، وهذا يعني أنها تمام الصورة لجسم طبيعي له أعضاء تعرف بالآلات و

ولما كانت النفس كمالا لجسم له طبيعة معينة خاصة به ، لذلك يمكن أن نعتبرها فردية شخصية لا يمكن أن توجد في أي بدن غير البدن الذي أعدت له • وهكذا ينقد آراء الفيثاغوريين الذين يقولون ان النفس يمكن أن تحل في بدن حيوان وتتعاقب في أبدان مختلفة حسب رأيهم واعتقادهم في التناسخ

والتقمص • ويعقب أرسطو على هذا الاعتقاد قائلا: ان أي شيء لا يقبل أي نفس كما اتفق ، فكمال أي شيء ينشأ فيما هوهذا الشيء بالقوة ، أي في الهيولى الموافقة له ، فالنفس ضرب من الكمال، وصورة لما هو بالقوة المستعد لقبول طبيعة معينة •

والنفس كما يرى أرسطو تقوم بالوظائف باعتبارها المتنفس الذي يختلف عن غير المتنفس لأن الاول حاصل على العياة ، التي توفر التغذي والنمو والنقصان بالذات ، فالنبات على سبيل المثال فبه العياة كونه يحمل القوة ويقبل الزيادة والنقصان بنسبة معينة ، فالنبات ينمو في كاف الاتجاهات وتتواصل فيه العياة ما دام قادرا على امتصاص الغذاء ، لكن النبات يخلو من سائر قوى النفس الأخرى • ومن هنا يمكننا أن نقول بـأن العياة موجودة في النبات وفي كافة الكائنات العية الأخرى ما دامت تشتمل على القدرة على امتصاص الفذاء • واذا تدرجنا في مراتب الحياة بعد النبات نجد تدرجا في الوظائف ، ففي العيوان نلاحظ أن الاحساس أساس تكوينه ، وأن النفس فيه هيي مبدأ الوظائف الحيويــة ، وهي كذلك بالنسبــة لُلنوع الانسانيُّ ، وهذه الوظائف العيوية الموجودة

في العيوان هي قــوى التغــذي والعس والفكــر والعركة ، ويضاف اليها التخيل والنزوع لأنهمــا متعلقان بالاحساس •

ويعتقد أرسطو أن ما يختص بالقوة النظرية أى بعقل الانسان فإن الامر ليس واضعا ، وإن ها هنا نوعا آخر من النفس ، تختلف عن النوعين السابقين ، وأنها وحدها \_ أي نفس الانسان الناطقة \_ هي التي يمكن أن تفارق الجسم كما يفترق الأزلى عن الفاسد ، ولو ان هذه المفارقة عقلية لا جسمية ، أما أجزاء النفس الاخرى من نامية وحاسة فهي فانية • ثم يقول : انها ما به نحيا و نحس و نفكر و نتحرك في المكان • ففي النبات نجد القوة الغاذية ، وفي الحيوان الغاذية والحس والنزوعية ، والنزوع يشمـل الشوق والغضـب والارادة • ونجد عند بعض الحيوان قوة الحركة ، وتوجد جميع هذه القوى في الانسان مضافا اليها قوة التفكر والعقل • وكل نفس داخلة فيما يليها، فالنفس النباتية داخلة في العيوانية ، والانسانية والعيوانية داخلتان في الانسانية كما يدخل المثلث في المربع ، وتترتب قوى النفس بحيث توجد الغاذية بدون الحاسة ، ولكن النفس الحاسة لا توجد بدون

الغاذية ، والنفس الناطقة أو الانسائية لا توجب بدون قوى الغاذية والعاسة •

#### النفس النباتية وأرسطو:

يلاحظ أرسطو وهو يتكلم حول النفس النباتية أو القوة الغاذية أن البحث عن القوة النباتية والعاسة والغاذية ، يتطلب أن نحدد فعل هذه القوى ، أي وظائفها لأن الوظائف أسبق عقلا من القوى ، ثم ندرس ما يقابل هذه الافعال ، أي موضوعات الفعسل للقسوى الحاسسة وهي الغذاء والمحسوس والمعقول ، ونبدأ أولا بتفصيل القول في الغذاء والتوليد : النفس الغاذية أول قوى النفس وأهمها ، ومنها توجد العياة في جميع الكائنات ولها وظيفتان ، التولد والتغذي ، لأن أقرب الوظائف الى الطبيمة لكل كائن حيّ كامل هو أن يخلق كائنا آخر شبيها به ، فالعيوان يلد حيوانا والنبات يصدر عنه نبات آخر بحيث يشارك الكائن الحي في الكامل الازلى والابدى بحسب طاقته ، لأن هذا هو الموضوع النزوعي لجميع الكاثنات ولسائر ضروب نشاطها الطبيعي • فالتوليد غائبي ، وغايته حفظ النوع لا بأفراد أزليين بل بالاستمرار في خلق أفراد متشابهين بالنوع •

ويرجع الى النفس النباتية الاستعالة والنمو والزيادة والنقصان لأن الشيء لا يزيد أو ينقص الا اذا تغذى ولا شيء يتغذى الا اذا كان حيا ، وفيما يتعلق بالنمو نرى أن جميع الكائنات العية لها حدا وتناسبا في المقدار والنمو ، وتعود هذه الامور الى النفس لا الى النار كما يقول هرقليطس ، والى الصورة لا الى الهيولي ، من حيث أن النفس علة ومبدأ للجسم الحي وهي علة من حيث أنها أصل الحركة وأنها غاية وأنها جوهر الاجسام المتنفسة. والنفس غاية لأن الجسم يلتزم حدودا معينة في النمو بحسب صورة الكائن الحي أي النفس • ويبحث أرسطو عن فعل التغذى ، ويفصل القول في هذه الوظيفة وفي الغذاء والمغتذى ، ويذكر أن هناك رأيين فيما يتعلق بالغذاء : رأى يقول ان الضد غذاء الضد ، فالماء غذاء النار على حين أن النار لا تغذي الماء ، والعناصر الأولى الاربعة هي التي يمكن أن يقال عنها ان أحد الضدين منها غذاء والآخر مغتذي ، هـذا هـو الرأي الاول في الغذاء ، أما الرأى الثاني فقد ذهب اليه بعض

الفلاسفة في قولهم أن الشبيه يدرك الشبيه ويتغذى بالشبيه ، فكأن الشبيه غذاء الشبيه ، وحتى يؤكد أرسطو أي المبدأين هو الحق ، « الضد غذاء الضد » أو « الشبيه غذاء الشبيه » ينطلق مفسرا عسا يقصد بالغذاء أهو ما يضاف الى المغتذي أول الامر أم آخر الامر أو بمعنى آخر ، أهــو الغــذاء في صورته المختلفة قبل الهضم ، أو في صورته المتماثلة بعد الهضم ؟ ويصل الى التوفيــق بــين الرأيــين المتمارضين عن الغذاء قائلا : ان مبدأ أن الضد يتغذى بالضد ينطبق على الغذاء قبل أن يهضم ، وأما المبدأ الآخر وهو أن الشبيه يتغدى بالشبيه ، فانه يوافق الغذاء بعد الهضم، وهكذا يمزج أرسطو بين المبدأين • والغذاء هو الذي يحفظ الحياة على الكائن الحي وهو فاعل النمو وفاعل التوليد ، أي توليد كائن شبيه بالمنتذى •

وعوامل الغذاء كما يراها أرسطو ثلاثة: الاول الكائن الذي يتغذى وهو الجسم الذي به النفس، والثاني ما به الكائن يتغذى وهو الغذاء بالاضافة الى العرارة الغريزية وهي آلة للنفس النباتية، اذهى تهضم الغذاء، والثالث ما يغذي الكائن العي وهي النفس الأولى أي النباتيــة وهي المولــدة في العقيقة لكائن شبيه بالمغتذي -

#### ماهية الاحساس عند أرسطو:

ولما كان لا يوجد كائن قادر على الحس بدون أن تكون له نفس ، يتساءل أرسطو لماذا لا تكون أعضاء العس هي نفسها موضوعات الاحساس أي المدركات الحسية ، أو لماذا لا يحصل الاحساس بدون المعسوسات الخارجية ؟ ويلاحظ أرسطو انه ربما هي موضوعات الادراك الحسي ، كون قوة الحس لا توجد في العضو الحاس بالفعل بل بالقوة فقط ، واذن فهناك حسب رأى أرسطو احساس بالقوة واحساس بالفعل ومعسوس بالقوة ومعسوس بالفعل • والاحساس بالفعل يتوقف علمى وجود المحسوس ، اذ أن وجوده ضروري لتتم عملية الاحساس ، فلن يكون المحسوس بالفعل في عضو الاحساس الا عندما تتم عملية الاحساس • وعلى هذه الصورة القاطعة يرد أرسطو على رأى القائلين بأن اعضاء الحس هي موضوعات الاحساس ، وكان قد قدم هذا الرأي في مطلع حديثه عن الاحساس • والمعسوسات جزئية وخارجية وليست

كموضوعات الفكر الكلية التي تتوقف على ارادة الشخص ، فليس من المكن أن يكون وجود المحسوسات نتيجة لاحساسنا بها فقط دون الرجوع الى الشيء الخارجي • كون ملكة الحس هي القوة ، كما ان ملكة المحسوس هي الفعل فتنفعل القوة من حيث أنها ليست شبيهة بالمحسوس من هذه الناحية حتى اذا تم الانفعال أصبحت شبيهة بالمحسوس واتصفت بصفته •

ويعتقد أرسطو أن المحسوس على ثلاثة أنواع: نوعان يدركان بالذات ، و نوع بالعرض ، الأولان : أحدهما المعسوس الخاص بكل حاسة ، وثانبهما المحسوس المشترك بين الحواس ، فيكون محسوسا بها جميعاً ، فالأول أي الخماص كاللمون للبصر وكالصوت للسمع • أسا الثاني أي المحسوسات المشتركة ، كالحركة والسكون والمبدد والشكيل والمقدار ، فائنا ندركها بعدة حواس في وقت واحد أما النوع الثالث من المحسوس ، فهو المحســوس بالمرض ، كقولنا : أن هذا الابيض أبن فلان مثلاً ، فالموضوع المحسوس هنا هو ابن فلان وأما الابيض فهو متعلق بالمحسوس بالعرض فندرك بالعرض أيضا ، لأن الموضوع المعسوس فلان قد

اتعد بالأبيض عرضا ، وكقولنا ان المر أصفر ، فان الموضوع المعسوس وهو المر مدرك بعاسة واحدة وهي الذوق وأن طبيعته الثانية في كونه مر المذاق لا كونه أصفر اللون • فالصفرة متعلقة به بالعرض لأنها ليست في الاصل من مكونات المرارة المدركة بالنوق ، فالأصفر بالنسبة للمرارة معسوس بالعرض •

ومن الطبيعي أن يتحدث أرسطو بعد ان تكلم عن موضوعات الحواس ، وأشار الى أنها على ثلاثة أنواع عن كل كل نوع منها على انفراد • فقال عن المعسوسات الخاصة وهو حينما يتحدث عنهايتمرض الى قوى الحس المتعلقة بها ، فيرى أن قوة الابصار وموضوع الرؤية أي الاحساس البصري والمرئمي المحسوس ، ويذكس الحواس الغمس : اليصر والسمع والذوق واللمس ، ويطابقها من حيث المحسوسات : المرئى والصوت والرائحة والطعيم والملموس ، ويضم قاعدة عامة ، وهي أنه لا يوجد تماس بين المحسوس وعضو العس ، اذ بينهما متوسط ، ولكننا نلاحظ أن موقفه ينتاب يعض القلق بشأن هذا المتوسط فيما يتعلق باحساس الذوق واللمس ، فهو تارة يرى أن الذوق واللمس

لا يغضعان لهذه القاعدة ، لأن الشيء المذاق أو الشيء الملموس لا يدرك عن طريق متوسط بينهما وبين قوتي الحس الخاصتين بهما ، وتارة أخرى يقول ان الذوق واللمس يخضعان لنفس القاعدة وقد فسر الاسكندر قول أرسطو على أساس أن الذوق واللمس لا يخضعان لهذه القاعدة وتبعه من المحدثين « هوبز » •

وأول ما يعترض سبيلنا بالنسبة للبصر أنه لا يتم أي ابصار للالوان الامع وجود الضوء ،والضوء فعل المتوسط الذي بدونه لا يتم الابصار ،ويطلق أرسطو على عملينة الايصار استم « المشف » ، فالضوء هو حسب رأيه المشف ، اذ اللون أي المرئي أو المحسوس يعرك المشف كالهواء مثلا ثم يحرك هذا المشف الذي هو متصل بعضو الحس ،فالمتوسط يجب أن يوجد بالضرورة لكسى يتم الابمسار ، وكذلك المتوسط ضرورىبالنسبةللصوت والرائعة، اذ أنهما لن يحدثا الاحساس بعماسة عضو الحس مباشرة ، ولكن المتوسط هو الذي يتحرك بتأثير فعل كل منهما ، فيحرك بمدوره عضموى الحس المقابلين أي الأذن والأنف - فاذا وضعنا المرئى أو المسموع أو المشموم يحيث يكون ملاصقا أو مماسا لعضو الحس الخاص به ، فلن يحدث احساس أبدا ويشير أرسطو الى أن الامر فيما يختص باللمس والذوق هو كذلك ، على الرغم من أنه سبق أن قال في مكان آخر بعدم ضرورة المتوسط بالنسبة لهذين الحسين ثم يبين أرسطو أنواع المتوسط فيقول: انه في الاصوات الهواء ، وفي الروائح لا اسم له ، اذ فيه خاصة مشتركة للهواء والماء ، وهذه الخاصة بالنسبة للمشموم كالنسبة بين المشف واللون .

ولم يغفل أرسطو عن حاسة السمع وموضوعها، فيذكر أنه لكي يكون هناك سمع يجب أن تتوفس ثلاثة شروط: ١ \_ ما يحدث الصوت أو القارع والمقروع ٢٠ \_ ثم المتوسط الذي ينتقل فيله الصوت الى السمع ٣٠ \_ ثم أداة السمع أي الأذن، ولن يتم سماع صوت بدون هذه الاشياء الثلاثة ٠

وليس الصوت كما يرى ارسطو حركة الهواء أو الماء ، انما هو صفة تنتقل بتوسط الهواء ، فالصوت نفسه هو الذي متلقاه الهواء عن الاجسام الرنانة ثم ينقله الى الأذن • ويكون الجسم رنانا اذا كان قادرا على تحريك كتلة من الهواء تظل واحدة ومتصلة حتى تصل الى قوة السمع ، فاذا

تحرك الهواء الخارجي المقابل للأذن ، تحرك الهواء الموجود بداخل الأذن •

وينتقل أرسطو الى الكلام في موضوع احساس الشم الذي هو الرائعة ، وليس احساس الشم دقيقا عند الانسان ، بل قد يكون لديه أضعف معا هو عند كثير من العيوان \* ذلك أن الاحساس الانساني بالروائح ضعيف ، ويحصل الشم بالمتوسط ـ وهو الهواء والماء ، لا بالماسة بين المشموم وعضو الشم ، والانسان لا يشم بدون تنفس \*

أما الذوق فيقول أرسطو ان قوة الذوق هي ما كانت كذلك بالقوة ، وأن الشيء المذاق هو الملة التي تخرجها الى الفعل • ويشير الى أن المذاق نوع من الملموس ، وهذا هو السبب في أنه لا يحدك بالجسم المتوسط الغريب • فكما أن اللمس لا يحتاج الى متوسط ، فكذلك الذوق لا يحتاج الى توسط الهواء والماء ، مثل المرئيات أو المسموعات ، وفي مكان آخر نلاحظ أن أرسطو يعارض هذا الرأي ، ويقول بضرورة وجود متوسط لكي يتم الاحساس والطعم •

ولما كان اللمس أكثر الحواس دقة في الانسان، وبدون اللمس لا يستطيع أن يعيش أي حيوان ٠ يتساءل أرسطو في معرض كلامه عن اللمس عما اذا كان الاحساس اللمسي يعود الى عدة حـواس تختص به ؟ وعما اذا كان يحتاج الي متوسط هو اللعم ؟ أم أنه يتم بطريقة مباشرة ؟ ويرد على تساؤله قائلا: أن كل أحساس فهو أحساس بتضاد واحد • فالتضاد بالنسبة للبصر مثلا هــو البياض والسواد ، وبالنسبة للسمع الحاد والغليظ ، وللذوق ، إلمر والحلو •وأما الملموسات فعلى العكس من هذه المحسوسات اذ أنها تشمل متضادات كثيرة يدرسها اللمس في وقت واحد ، كالحار والبارد ، واليابس، والرطب، والصلب واللين، وهكذا نجد للمس موضوعات متعددة ، بينما يكون لكل حاسة موضوع واحد خاص بها ، وكذلك فبينما نجد أن لكل حس خاص حاملا أو متوسطا معينا ، نلاحظ من ناحية أخرى أنه يتعذر علينا ملاحظة وجود مشل هذا المتوسط في اللمس لأنه لا يوجد « بعد » بين احساس اللمس والملموس كذلك الذى نجده بين الاحساسات الاخرى وموضوعاتها • ويتساءل أرسطو عن عضو اللمس وكيفية ادراكه للملموس؟

ثم ينقد ما سبق أن قاله عن الذوق واللمس فيرى أن اللحم المتحد اتحادا طبيعيا بالكائن الحي هو المتوسط لقوة اللمس ، وبذلك يؤيد قاعدته الأولى، وهي أنه لا تماس أبدا بين المحسوس وعضو الحس، اذ يوجد بينهما دائما متوسط حتى في حالة اللمس، وكانه يشير بهذا الى أن حاسة اللمس تعود الى الأعصاب الموزعة في البدن الحي على عمق معين بعد الطبقة الأولى من اللحم ، وقد ذكر جالينوس مثل هذا الرأي اذ قال بأن الاعصاب هي آلات الحس .

والاحساس بالنسبة لجميع المعسوسات بنظر أرسطو يتم على تعو واحد ، فنعن ندرك الصلب واللين بالمتوسط ، كما ندرك المسموع والملموسات والمشموم ، الا أنه بينما نجد أن ادراكنا لمحسوسات كالمسموعات والمرئيات والمشمومات انما يتم لوجود مسافة أو فاصل بين عضو الحس وموضوعه ، نجد من ناحية أخرى أن الاحساس بالملموس والمذاق انما يتم عن كثب أي أنه يوجد دائما فاصل بين المدرك الحسي والمدرك أما فيما يختص بالمموس والمذاق ، فان هذين المدركين الحسيين يتم الاحساس بهما عن كثب ، ولهذا فان المتوسط بالنسبة لهما يغيب عنه ، ومخ ذلك فاننا اذا فحصنا الاس وجدنا يغيب عنه ، ومخ ذلك فاننا اذا فحصنا الاس وجدنا

أنه يلزم القول بوجود متوسط في كل حالة احساس، رغم أننا لا نلحظ ذلك في الذوق واللمس

وقد ندرك المرئيات والمسموعات والمشمومات لأن المتوسط يحدث فينا أثرا معيناً ، وعلى العكس نرى أن الادراك فيما يختص بالملموسات لا يحدث بتأثر المتوسط بل يحدث في نفس الوقت مع المتوسط ، والمثال على ذلك كضرب المرء على درعه فليس الدرع عند ضربه هو الذي يضرب الانسان، بل تتم الضربتان في أن واحد • ويظهر أن نسبة اللحم واللسان الى عضو الحس هي كنسبة الهواء والماء الى أعضاء البصر والسمع والشم ، فلا يحدث الاحساس أبدا في أي حالة بتماس عضو العس للمحسوس • ولما كنا لا ندرك ما يوضع على عضو العس مباشرة و ندرك ما يوضع على اللحم ، فينتج عن ذلك أن اللحم هو المتوسط لقوة اللمس وليس اللحم هو عضو اللمس نفسه • والاحساس اللمس كفره من أنواع الاحساس الاخرى ضرب من الانفعال اذ أن المحسوس أي الفاعل ، يخرج عضــو الحس وهو الجزء الذي به اللمس من القوة الى الفعل •

ويرى أرسطو أن الحاسة نفسها ضرب من

المتوسط بين الاطراف المتضادة في المحسوسات ، ففيها الحار والبارد ، واليابس واللين بدرجة متوسطة • وهذا هو السبب في أن الحس يحكم على المحسوسات ، ذلك لأن ما هو متوسط بين ضدين يكون أقدر على الحكم على أيهما ، اذ أنه يتوسط بينهما فيكون نقطة الالتقاء الاكثر اقترابا من كل منهما • وكما أن ما يدرك الابيض والاسود يجب ألا يكون أحدهما بالفعل ، بل كليهما بالقوة ، فكذلك في أعضاء الحس الاخرى ، وفي اللمس يجب ألا يكون المضو بالفعل حارا أو باردا بل يكون متوسطا بينهما لكي يدرك عضو الحس ما يزيد على هذا المتوسط أو ما ينقص عنمه في درجمة الحرارة •

ويستعرض أرسطو عمل الاحساس فيقول ان العاسة في كل احساس هي القابل للصور المحسوسة عارية عن الهيولي ، كما يقبل الشمع طابع الختم بدون أن يستبقي مادته سواء كانت من الحديد أو الذهب وعضو الحس الاول هو الذي توجد فيه قوة لقبول الصور المحسوسة وعلى هذا الاساس نلاحظ أن أرسطو يجمع بين العضو والقوة فهما في نظره شيء واحد من حيث مفهومهما ، والفرق

بينهما هو أن العضو العاس ذو كم جسمي ، أي أنه مقدار ما وامتداد في المكان علم عينُ أن قوة الحس أو الحاسة نفسها المتعلقة بالعضو الحساس ليست مقدارا أو كما ، بل هي صورة ما • ثم يذكــر أرسطو أن الاحساس هو القدرة على ادراك الموضوع ونقيضيه ، فالبصر حاسبة للمرئبي واللامرئي ( الظلام ) فالظلام لا مرئى بالنسبة لقوة الابصار ، والسمع حاسة للمسموع واللامسموع ( السكون ) والمسموع هو الصوت واللامسموع قد يكون انتفاء الحركة في الهواء وهو المتوسط الناقل للصوت ، وقد يكون أيضا صوتا خافتها تحبت عتبسة الاحساس السمعي أو مصاكة أي صوتا شديدا يعطل حاسة السمع • والشم حاسة للمشموم واللامشموم أي ما له رائحة ضعيفة أو ما تكون له رائعة قوية مفسدة لآلة الشم • وأسا الذوق فهــو حاســة المطعــوم واللامطعوم وهو ما له طعم ضئيل جداً أو ضميف أو هو نافذ الطعم بدرجة شديدة مفسدة للذوق -أما اللمس فهو حاسة الملموس واللاملموس وتعنى باللاملموس ما تكون فبه الصفات الملموسة ضعيفة جدا كالهواء، أو ما تشتد فيه هذه الصفات فتفسد آلة اللمس •

# العواس وفعاليتها في حفظ الكائنات.:

يتحدث أرسطو عن عمل الحواس المختلفة في حفظ الكائنات المتنفسة ، فيذكر أن النفس يجب أن توجد بالضرورة في أي كائن حي ، فهي علمة المنبو والنضوج والاضمحلال ، اذ أن هذه الامور كلها ائما تعود الى التغذي ، وكذلك فان بقاء النوع في أفراده يعود بالضرورة الى التوليد ، وهوَ مبدأ للقوة الفاذية • أما الاحساس فلا يوجد الا في العيوان ، وهو ضروري له اذ هو من أدوات الكائن الحي التي يحيا بها • ويخصص أرسطو لعاسمة اللمس مكانا مرموقا في مجموعة هذه الاحساسات ، ويرى أن وجود اللمس ضروري فهو لا غنى عنــه لحفظ حياة الحيوان ، باعتبار ان الكائن يجب أن يكون مركبا لكي يوجد فيه اللمس ، فالحواس الأخرى كالشم والسمع والبصر تعمل بمتوسطات، فاذا لم يكن في الحيوان احساس باللمس فانه سيعجز ــ اذا حصل تماس مباشر ــ عن تجنب بعض الاشياء وادراك الأخرى والاقبال عليها للانتفاع بها ، فلن يستطيع بذلك أن يحفظ بقاءه ، ولذلك كان اللمس ضروريا للكائن الحي أكثر من أي حاسة أخرى ، وكذلك فأن الدوق ضرب من اللمس فهو حاسبة قعص الغذاء ، والغذاء هو الجسم الملموس فلا غنى للحيوان عن الذوق واللمس ، ولا يمكن للحيوان أن يعيش بدونهما وكذلك فان الصوت واللون والرائحة لا تغذي ولا يحصل عنها زيادة أو نقصان فلا تؤثر في الحيوان كالذوق واللمس ، ووجودها للفضاء الحس الثلاثة المقابلة لها عو من قبيل الافضل لا الضروري ، لكمي تدرك الحيوانات الراقية ، المحسوسات من بعيد بمتوسط وليس بالتملس كما هو حاصل في اللمس \*

وان وجود المتوسط برأي أرسطو شرط ضروري في الاحساس باللمس ، فالماسة تكون للحم لا لحس اللمس ، الذي يدرك بمتوسطة من جهة أن هـذا المتوسط ينفعل ويتحرك بتأثير المحسوس ، شم يتحرك الحيوان نفسه بتأثير هـذا المتوسط والمتوان بنظر فالمتوسط اذن محرك ومتحرك و والحيوان بنظر أرسطو اذا لم يكن عنده لمس قلن تكون عنده أي حاسة أخرى و واللمس وحده هو الذي يـدرك موضوعه مباشرة و

#### العواس الباطنة عند أرسطو:

وبعد أن تكلم أرسطو عن الحواس الظـــاهرة

يتلفت بروية ودقة الى العواس الباطنة ، التـــى هي : الحس المشترك والمخيلة والذاكرة فيقول بأنه اذا كان لكل محسوس معين عضو حس خاص به ، فهل يكون للمعسوسات المشتركة عضو حس خاص بها ؟ ويرد أرسطو نافيا وجود هذه الحاسة ، ولكنه بعد أن يعدد وظائف الحس يعود فيفترض وجود نوع من الاحساس يجمع بين الاحساسات الخاصة ويؤلف بينها بصدد موضوع واحد خارجي • أما وظائف الحس المشترك فهي ثلاث وظائف : الواحدة ادراك المعسوسات المشتركة ، والمعسوسات بالعرض ، فأن هذا الادراك يمتمد على التذكر والتخيل ، ولا بد من قوة واحدة يلتقسي عندها الاحساس الظاهر والتجربة السابقة • الوظيفــة الثانية ادراك الادراك ، أي الشعور ، فبالحس المشترك يدرك الانسان نفسه رائبا أو سامعا ٠٠٠ اذ أن الحس لا يتعكس على ذاته لارتباطه بعضو مادي ، وليس فعله من جنس موضوعه حتى يدركه، فالرؤية ليست ملونة ، ولا السمع صائتا ، وهكذا ، فلا بد أن تنتهي الحواس الظاهرة الى مركز مشترك. الوظيفة الثالثة التمييز بين المحسوسات في كل حس باعتباره جنسا ، كالتمييز بين الابيض والاخضر ، والعامض والمالح ، وبسين موضوعسات العسواس المختلفة ، كالتمييز بين الابيض والحلو مثلا ، فان هذا التمييز لا يمكن أن يصدر عن الحواس أنفسها، اذ ان كلا منها معين الى موضوع ، فيجب أن يصدر عن قوة واحدة تجتمع عندها الاحساسات فتضاهى بينها ، أما مركز الحس المشترك فهو عند أرسطو القلب ، وحجته في ذلك أن شرط الاحساس العرارة، وان القلب هو الذي يوزع الحرارة مع الدم في أطراف الجسم • ويترك الاحساس أثرا يظــل في قوة باطنة هي المخيلة ، فتستعيده وتدركه في غيبة موضوعه • فالتخيل احساس ضعيف • وبينهما فوارق: الاول ان الاحساس متعلق بالشيء، والتخيل مستقل عنه ، الثاني ان الاحساس صورة مطابقة للشيء ، وقد يكون التخيل اختراعا أي تأليفًا ، وهو كذلك اما عفوا ، كما في الحياة الحسية المشتركة بين الحبوان والإنسان ، واما بالتفكر عند الانسان وحده • الفارق الثالث أن الاحساس مفروض علينا ، والتخيل تابع للآرادة في موضوعه وفي زمنه ، نتخيل ما نشاء ومتى نشاء •

ويميز أرسطو بين التخيل وغيره من القوى الادراكية ، فيذكر أنه قوة تختلف عن قوى الاحساس

والتفكير، ولو أنه لا يمكن أن يوجد بغير احساس وكذلك فالتغيل غير التفكير، اذ أن التفكير أي العكم على الاشياء لا يتعلق بالارادة، بينما صور التغيل لا تغضع للارادة، فنعن نعرفها ونتمثلها ونسترجمها بارادتنا، والتغيل قد يكذب في موضوعات العس الخاصة، بينما تصدق هذه العواس والتغيل أيضا غير الظن المصحوب بالاحساس، وليس هو المركب منهما، وكذلك التغيل ليس سوى قوة تحصل بها الصور فينا، فهو قوة أو حالة نحكم بها وقد يكون حكمنا صوابا أو خطا و

ويرى أرسطو ان الاحساس بالمحسوسات الغاصة صادق دائما ، وعندما يحصل الاحساس بأن هنه المحسوسات الغاصة أعراض لشيء ما ، هنا يمكن أن يحدث الغطأ وكذلك فان الغطأ يقع دائما في ادراك المحسوسات المشتركة • فيكون لدينا ثلاثة أنواع للتغيل تتمايز بالنسبة لموضوع التغيل الصادر عن الاحساس •

ا \_ تغيل يقوم على الاحساس بالمحسوسات الخاصة وهذا النوع من التغيل يكون صادقًا سل

دام الاحساس حاضرا ، ويكون صادقا أو كاذبا اذا غاب موضوع الاحساس •

- ٢ \_ التغيل القائم على المعسوسات المشتركة •
- ٣ \_ التخيل القائم على المعسوسات بالعرض •

وهذان النوعان الاخيران من التغيل قد يكونان صادقين أو كاذبين سواء كان موضوع الاحساس حاضرا أو غائبا ، وتزداد نسبة الغطأ فيهما اذا كان هذا الموضوع غائبا .

ويخلص أرسطو الى تعريف الخيال بأنه الحركة المتولدة عن الاحساس بالفعل و لما كان البصر هو حاسة الانسان الرئيسية ، التي يستمد منها الخيال مادته ، لهذا فقد اشتق لفظ ( فنطاسيا ) أي الحس المشترك من النور ، اذ بدون الضوء لا يمكن أن يتم ادراك البصر للمرئيات وصور الخيال تبقى في نفوسنا وتكون شبيهة بالاحساسات ، وقد يتم الفعل بتأثيرها عند الحيوانات ، وهي كائنات حية لا عقل لها ، وكذلك قد تؤثر في الانسان الواقع تحت وطأة المرض أو النوم والذاكرة قائمة على المخيلة ، والمخيلة تقتصر على ادراك الصور ، بينما الذاكرة والمخيلة تقتصر على ادراك الصور ، بينما الذاكرة

تدرك أن هذه الصور هي صورة شيء قـــد سبق ادراكه ، فهي تتعلق بالماضي •

### النفس الناطقة عند أرسطو:

لاحظ الاقدمون أن العقل نوع من العس أي أنه قوة جسمية ، باعتباره يسدرك الجسميات ، وأن الشبيه يدرك الشبيه • والعقل ليس كالحس ، كون العيوان يحس ، والانسان وحده هو الذي يعقل • ولهذا ليس التعقل والحس واحدا ، والا لكان جميع العيوان يعقل ، من حيث أن جميعه يعس • والعقل يجب أن يكون غير منفعل مع قدرته على قبول الصورة ، وأن يكون بالقوة شبيها بهذه الصورة ، دون أن يكون هذه الصورة نفسها ، وأن يكون العقل كنسِبة قوة العس الى المعسوسات، ويعِب أن يكون غير ممتزج • والعقل يدرك الصورة الكلية أي الماهية ، بينما العس يدرك الصسورة الجزئية ، أي العوارض المتشخصة فيها الماهية •

والمقل قوة صرفة كالحس ، والا لما تمكن أن يتعقل الموضوع كما هو ، اذ لو كانت له صورة أو كيفية خاصة ، لحالت دون الصورة المعقولة أن

تتحقق فيه • فطبيعته كما أشرنا بالقوة ، كاللوح لم يكتب فيه شيء بالفعل • غير أنه أعمق من الحس في معنى القوة ، اذ أنه يدرك ماهيات الاشيساء جميعاً ، في حين أن الحس لا يدرك سوى المحسوسات من حيث هي كذلك • فالفعل مفارق أي ليس له عضو يعينه الى موضوع ويشاركه في فعد زهذه المفارقة تفسر كيف أن انفعاله يختلف عن انفعال الحس : فإن الحس لا يستطيع الادراك بعد التأثير العنيف ، كالسمع لا يدرك الصوت بعد أصوات قوية ، ولا يدرك البصر والشم بعد ألوان ساطعة وروائح تشديدة ، أما العقل فبالعكس ، يستطيع بعد تعقل موضوع شديد التجرد أو المعقولية أن يتعقل موضوعات أدنى معقولية

والمقل حينما يحصل على المعقولات يصبح هذه المعقولات بالفعل ، ويستطيع استعادتها فيسمى المعقل المستفاد (أو العقل بالملكة) وهو كالعالم العاصل على المعلومات ، وهذا المقل يكون بالقوة بنوع ما ، لا كما كان قبل أن يتعلم أو يحصل على المعلومات ، اذأن له القدرة على استعادة المعقولات التي أدركها • وبينما يدرك العس المعسوسات بأعراضها الغارجية المشخصة نجد أن العقل يدرك

ماهيات هذه المحسوسات سواء كانت هذه الماهيات متحققة في الخارج أم مفارقة ·

والمقل هو بالقوة المعقولات ، ولا يكون المقل المعقولات بالفعل معقول كسائر المعقولات اذ أن العقل عندما يجرد صور الأشياء الهيولانية ويقبلها قبولا غير هيولاني ، يعقل في أثناء ذلك ذاته •

و لهكذا يصبح لدينا درجتان من درجات العقل: المقل المقل المنفعل وهو ما يعرف بالعقل الهيولاني أو المادي ، وهو قوة خالصة معدة لقبول الصور المعقولة ، والعقل المستفاد وهو العقل المنفعل مد أن حصل على الصور المعقولة بالفعل .

## العقل الفعال عند أرسطو:

يفرق أرسطو في النفس بين العقل الذي يشبه الهيولى لأنه يضم جميع المعقولات وهو العقل المنفعل ، والعقل الذي يشبه العلة الفاعلة لأنه يحدث المعقولات وهو شبيه بالضوء الذي يحيل الالوان بالقوة الى ألوان بالفعل ، وهو مفارق لا منفعل في ممتزج من حيث أنه فعل ، والفاعل

أسمى من المنفعل أو هو مبدأ الفعل ، والمبدأ أسمى من الهيولى ، وهو علم بالفعل ، وهو وموضوعه شيء واحد ، واذا كان العلم بالقوة متقدما زمنا على العلم بالفعل متقدم على الاطلاق حسب رأي أرسطو • وهذا العقل الاخير لا يكون بالقوة أبدا فهو لا يعقل تارة ثم يعقل تارة أخرى •

ويقول أرسطو: وعندما يفارق يصبح مختلفا عما كان بالجوهر وعندئد يكون خالدا وأزليا ولا يتذكر بعد المفارقة لأنه لا يحتفظ بأي ذكرى للحياة قبل الموت بينما العقل المنفعل فاسد لأنه يتذكر ولأنه متصل بالكائن المركب من جسم ونفس ويتأثر تبما لذلك بظروف الحياة ، اذ أن المقل يقوم في الاصل على تجريد الصورة الخيالية لتصبح موضوعا للتعقل فاذا فسد الجسم فسدت معه قوة الخيال وفسد بذلك العقل المنفعل و

والعقل الفعال يجرد الصور المعقولة ، ويتيح للعقل المنفسل أن يتحد بها كسا يتحد الحس بموضوعه ، فالمنفعل هو المتعقل ، والفاعل همو المجرد ، وذلك وفقا للمبدأ الكلي ان ما هو بالقوة

يصير بالفعل بتأثير شيء هو بالفعل ، ويفسر أرسطو المعاني الكلية حسب هذا المبدأ ، ويصل بينها وبين التجربة الممثلة في الصور الخيالية ، وذلك بوساطة المقل الفعال ، خلافا لأفلاطون الذي يجعل المعاني الكلية صورا لموجودات مفارقة للمادة بالفعل ، ويجعل العلم مستقلا عن التجربة .

ويرى أرسطو ان العقل الفعال هـ و الفاعـل للمفارقة ، وهو غير منفعل وغير ممتزج بمادة ، لأن ماهيته أنه فعل ، والفاعل أشرف دائما مسن المنفعل • والعلة أشرف من المادة • وبعد المفارقة يعود ما هو بحسب ماهيته ، وهو وحده من حيث هو كذلك خالد دائم ، غير أننا لا نتذكر في حسال المفارقة لأنه غير منفعل ، بينما العقل المنفعل فاسد، ومن غير هذا فليس شيء يفكر •

#### أرسطو وعلم المنطق:

لم يبتدع أرسطو علم المنطبق ولا اخترعه ، ولكنه وضع قواعده وأوجد أسسه ونظمه حتى جاء بالشكل الذي هو عليه اليوم ، وكذلك أوجد أواصر قوية ثابتة الدعائم بين التفكير وعلم المنطق ،ويرى

أرسطو أن الشكل المنطقي اذا وصل الى نتيجة لا يقبلها المقل التفت أرسطو الى المقل وأهمل ما توصل اليه شكل المنطق ومما يلاحظ أن أرسطو دون نظرياته وآراءه المنطقية في كتاب سماه: وأورغانون » وجعله في ثمانية أبواب:

المقولات العشر وهي قوانين المفردات من المعقولات والالفاظ: الوجود، الكمية، المنوع، النسبة، المكان، الزمان، العقل، البناء، الوضع، الحالة.

٢ ــ العبارة ، وهي قوانين الالفاظ المركبة أو
المعقولات المركبة وتضم معقولين مفردين •

- ٣ \_ القياس •
- ٤ \_ البرهان •
- ٥ \_ طوبيقيا •
- ٦ \_ سوفسطيقا ٠
  - ٧ ــ ريطوريا ٠
  - ٨ ـ فويطيقا ٠

والعلم حسب اعتقاد أرسطو ينقسم الى نظري وعملي بحسب الغاية التي ينتهي اليها : العلم النظري ينتهى الى مجرد المعرفة • أما العلم العملى

ويدبر العلم العملي أفعال الانسان بسا هـو انسان من ثلاث نواح: في شخصه ، وهو الاخلاق ، وفي الأسرة ، وفي الدولة والعلم النظري أشرف ، لأن كمال العقل أسمى قوى الانسان ، ولأنه لعلم للعلم لا لغرض آخر يرتب اليه ويتبعه مسواشرف العلوم النظرية ما بعد الطبيعة لسعو موضوعه وبعده من المعملي أشرف من المفنى ، لشرف موضوعه وبعده من المحسوس بالقياس الى موضوع الفن .

ولم يدخل أرسطو المنطق في أقسام العلم النظري ، لأن موضوعه ليس وجوديا ولكنة ذهني ، اذ هو علم قوانين الفكر بصرف النظر عن موضوع الفكر وعلى ذلك فهو علم يتعلم قبل الخوض في أي علم آخر ، ليعلم به أي القضايا يطلب البرهان عليه ، وأي برهان يطلب لكل قضية .

ويرى أرسطو أن المنطق آلة العلوم أو هو علم

جديد ينشأ من رجوع العقل على نفسه لتقريس المنهج العلمي • فموضوعه صورة العلم لا مادته ، وموضوع المنطق أفعال العقل من حيث الصحة والفساد ، ولما كانت أفعال العقل ثلاثة : التصور الساذج ، والحكم أو تركيب التصورات وتفصيلها، والاستدلال أو الحكم بواسطة فقد جاءت كتب أرسطو المنطقية موزعة أولا الى ثلاثة أقسام : كتاب المقولات يدور على الامور المتصورة تصورا ساذجا، وكتاب المبارة في الامور أو الاقوال المؤلفة ،وكتاب التحليلات الأولى في الاستدلال بالاجمال أي من حيث صورته •

#### أرسطو والأخلاق:

من الواضح أن الانسان في جميع أفعاله يهدف الى فعل الخير ، سواء أكسان هـذا الخير حقيقيا كالفضيلة أم ظاهريا كاللذة • فما هو ضير الانسان الذي يجب أن نغتاره ؟ أو ما هي الغاية التي يجب أن ننهد لادراكها ؟ أن الخير هو ما يهدف اليه الجميع • مع وجود اختلاف في الاهداف والغايات • والغايات قد تكون في الافعال ذاتها أو في نتائجها • وإذا كانت هناك غايات منفصلة عن الافعال المؤدية

اليها ، فان من طبيعة هذه النتائج أن تكون أفضل من الافعال • وتعددت الغايات بحسب الافعال والفنون والعلوم • فعثلا الصحة غاية من الطب والسفينة غاية فن بناء السفن ، والنصر غاية الفن العسكري ، والثروة غاية فن الاقتصاد • ولكن بعض هذه الفنون قد يكون فروعا لفنون رئيسية الحرى ، ومن ثم فان غايات الفنون الرئيسية تفضل دائما غايات الفنون الفرعية لأن الذي يمارس الفنون الفرعة انما يقوم بذلك من أجل الفنون الرئيسية •

فاذا كانت هناك غاية ما لأفمالنا نطلبها لذاتها بحيث يكون كل فعل لنا موجها لطلبها \_ على اعتبار أننا لا نطلب شيئا من أجل شيء آخر ،وهكذا الى ما لا نهاية بحيث يصبح مطلبنا لا قيمة له ، فمن الواضح أن هذه الغاية التي نطلبها ليست سوى الغير والغير والأقصى ، أفلا تكون لمعرفته تأثير كبير على حياتنا ؟ ولا بد لنا من أن نحدد ما هو الغير ، وما هي العلوم والملكات التي يكون الغير موضوعا لدراستها •

ومن المؤكد أن الخير هدف أكثر الفنون احاطة

وشعولا أي فن السياسة ، وهو الفن الرئيسي المسيطر على سائر الفنون ، وذلك لأن فن السياسة هو الذي يحدد أنواع العلوم التي يجب أن تبحث في أي مؤسسة ، والتي يتعين على كل فئة من الناس أن يتعلموها ، والقدر الذي يسمح لهم بتعلمه منها ، ومما لا شك فيه أن أسمى المهارات وأكثرها تأثيرا في حياة المجتمع انما تقع تحت دائرة فن السياسة ، مثل : الفن العسكري ، وفن الاقتصاد ،

واذا كانت السياسة تستخدم العلوم والفنيون الأخرى ، وكانت السياسة هي التي تعين ما ينبغي لنا أن نفعله عن طريق لنا أن نفعله عن طريق التشريع ، لذلك فان غاية علم السياسة يجب أن تشتمل على غايات العلوم الأخرى ، بحيث تكون هذه الغاية هي خير الانسان • ومن ثم فان خير الدولة مقدم على خير الفرد وأرفع منه وأكثر اكتمالا حتى ولو كان خير الفرد يتمشى مع خير الدولة ، هذا على الرغم من أن تحصيل الخير لفرد واحد أمر يستحق التقدير ، الا أن تحصيل خير الدولة أو المدينة أفضل من ذلك وأكثر تشبها الملط الالهي •

فالأخلاق اذن علم عملي وهي جزء مــن الملم السياسي ، ولا يقدح هذا في قيمــة الاخلاق اذ أن الدولة أقدر على تحقيق الغير والاخلاق الفاضلة للافراد ما دامت الغاية واحدة عند الدولة وعند الأفراد • وبعد أن يحدد أرسطو معالم الاخلاق كدراسة بين العلوم العملية وصلتها بالسياسة يبدأ في تعيين أفضل المناهج التي تصلح لدراسة السلوك الأخلاقي ، فيذكر أن المناقشة حول هذا الموضوع ومعرفة قواعد السلوك الاخلاقي لن تكون كاملــة وواضعة الا بقدر ما يسمح به مجال البحث ، اذ أننا لا يجب أن ننشد الدقة في مثل هذا الموضوع ، ذلك لأن الافعال التي يبحث فيها العلم السياسي \_ والاخلاق فرع منه \_ تكون دائما موضع اختلافات كثيرة بين وجهات النظر ، لهذا كانت موضوع اتفاق وليست موضوع تصديق يقيني كما هو العال في العلوم النظرية مثلا •

والناس يغتلفون فيما بينهم على تحديد قيمة الغيرات لأن بعضهم قد حاق بهم الضرر نتيجة لثرواتهم أو شجاعتهم أو كرمهم ، وهذه أمور تعارف الناس على أنها من قبيل الغيرات و لا بد لأرسطو بعد أن وصل الى هذا العد من الشرح من

الاشارة الى وجهة النظر العقة في هده الامور باعتباره بحث في أمور لا يعتبرها جميع الناس مقابل الاغلبية منهم والرجل المثقف يجب عليه أن يبحث في كل موضوع بقدر ما تعتمله طبيعة هذا الموضوع من الدقة ومن الخطأ أن نطالب الرياضي باستدلالات احتمالية أو أن نطالب الخطابي باستدلالات علمية و

ولما كان كل فرد بامكانه اصدار أحكام صعيعة عن الأمور التي يعرفها جيدا ، بحيث أن كل من عرف موضوعا ما يكون حكما صالعا بصدده ، لذلك فان الفرد الذي تلقى ثقافة عامة شاملة ومحيطة يكون حكما صالعا على وجه العموم • ويـــلاحظ أرسطو بعد هذه المقدمات أن الشباب لا يصلحون لدراسة العلم السياسي أو الاخلاق لأنهم لم تتجمع لديهم تجارب عديدة عما يحدث في الحياة من أفعال، وهذه الافعال هي التي تبدأ منها مناقشات هــذا العلم وتدور حولها ، وكذلك لأن الشباب يميل الى اتباع عواطفه وانفعالأتبه بعيث تصبح هذه الدراسة غير مجدية لأن غايتها في الاصل ليست مجرد المعرفة بل العمل • فالأخلاق لا تصدر عن الطبيعة بقدر ما تعود الى العرفوالتقاليد الموروثة • لهذا كان من الضروري أن يكون المنهج في دراسة الاخلاق متمشيا مع طبيعة المشكلات التي تبعث فيها أي أن نبدأ من تجارب الافراد الواقعية في ميدان السلوك الاخلاقي ، ثم نحاول استخلاص مبادىء هذا السلوك بدون الرجوع الى أي مبدأ يتجاوز التجربة الجزئية الواقعية ، ومعنى هذا أن المنهج في الاخلاق لا يقوم على الاستدلال البرهاني بقدر ما يمتمد على التجربة الواقعية وقد أخطأ أفلاطون حينما رد الأخلاق الى العقمل وربط السلوك الاخلاقي بمثل أعلى هو الخير بالذات ، قلك لأننا لا نجد هذا المثل الاعلى في التجربة اذ أنه يتجاوز السلوك الواقعي للافراد -

# السعادة هدف كل فعل انسائي:

ويستفسر أرسطو عن الغاية القصوى التسي يبعث عنها علم الاخلاق ؟ وما هو الغير الاكبر الذي يتحقق في العمل والذي تنهد اليه الافعال الانسانية ويكون منتهى الغايات وله قيمة في ذاته أي لا يفتقر الى أي شيء آخر ؟ ويرد أرسطو على ذلك قائلا : بأن ثمة اتفاقا بين الناس ـ عامتهم وخاصتهم على السواء ، على أن السعادة هي الخير الاعظم ،

والناس جميعا يقرنون السعادة بالحياة الطيبــة وبالعمل الطيب •

ولكن الناس يختلفون في فهمهم للسعادة ، و تختلف آراء غالبيتهم في تفسيرها عن تفسير الحكيم لها ، اذ أنهم يرون أنها تتعلق بأمور سهلة واضعة مثل : اللذة والثروة والشرف ، ومع ذلك فهــم يختلفون فيما بينهم على أنها أحق بالسعادة بل ان الشخص الواحد قد يرى السعادة في الصحة حيتما ينزل به المرض ، ثم يراها في الثروة حينما يكون فقرا • وقد يعجب الناس جميعا بمن يطلبون مثلا أعلى فوق مستوى ادراكهم رغم جهلهم به • ولكن الذى لا يعرف حقيقة الغر الاقصى لا يمكن لـ الاستفادة من حكمة الآخرين القائلين به ، لهذا يجب أن نبدأ بالخرات الجزئية الواقعة لنرى أيها يؤدي الى تحقيق السعادة ، وبهـذا نغفل منهـج الأفلاطونيين الذين بدأوا بعثهم في مجال الاخلاق بأن وضعوا فوق جميع الخيرات ، خيرا مفارقا قائما بداته وسببا لهذه الخرات -

اذا تصورنا حياة الأفراد فاننا نلاحظ فيهـــا ثلاث مراتب لرسلوك الاخلاقي و هي : حياة اللذة ، وحياة التشريف السيساسي ، وحيساة التأمسل أو العكمة • ومن حيث حياة اللذة ، نرى أن غالبية الناس لا سيما السوقة منهم يفضلون حياة اللذة أي حياة العبيد والبهائم على أي شيء أخر ، وهم يوافقون بين اللذة والخير الأقصى ، أي السعادة ، وهــذا هو سبب انغماسهم في حيــاة اللهو والمرح واللذة ولا يمكن أن تكون اللذة هي الخير الاقصى للانسان لأن الاغراق في ممارستها يجلب له الضرر والأذى ومن ثم لا تتعقــق له السعادة • على أن اللذة ليست شرا في ذاتها على وجه الاطلاق فانها تكون مصاحبة لتمام أي فعل ، و نتيجة مباشرة له ، وقد تكون شرطا للتحقيق الغبر الاقصى • أما اللذة التي يجب استبعادها من مفهوم السعادة فهي اللذة العسية التي تطلب لذاتها وتكون وحدهما غاية الأفعال الانسانية .

أما حياة التشريف السياسي ، فانها مطلب علية القوم وخيرهم الاقصى ، واليها ترجع سعادتهم ، لأن التشريف السياسي غاية الحياة السياسية ، ولكن هذا التشريف يرجع الى الذين يمنعونه أكثر من الذين يتقبلونه ، والغير يجب أن يكون ذاتيا بالنسبة للشخص بحيث لا يرجع الى تكريم الناس

له باختياره للمنصب السياسي أو بمنحه ألقاب الشرف ، بل يكون متعلقا به تعلقا ذاتيا فلا يمنح أو ينتزع • والحق أن طالب التشريف السياسي انما يسعى الى ذلك لشعوره بفضله أي بكماله فتكون الفضيلة اذن خيرا من التشريف السياسي وأكثر اتصالا بالنفس منه •

أما حياة العكمة والتأمل فلا تكفي الفضيكة وحدها لتفسير معنى السعادة ، فالرجل الفاضل قد تنزل به المحن والكوارث ـ سواء من المرض أو الفقر أو غير ذلك \_ فيكون في ذلك القضاء على سعادته فيبقى القول اذن بأن السعادة الحقة انما تكون في ممارسة حياة العكمة والتأمل .

### شروط توفير السعادة عند أرسطو:

من الواضح بعد أن قدمنا آراء أرسطو في مراتب الحياة الاخلاقية وخلصنا الى الموافقة بين السعادة وحياة الحكمة أن نتعرض لشروط تحقيق السعادة التي فيها خير الانسان ، الذي هو غاية قصوى تطلب لذاتها ، وأن يكون كافيا وحده لتحقيق سعادة الانسان • ولما كان لكل موجود في عالم الكون

والفساد وظيفة يؤديها بحسب طبيعته ، وكــان وجوده وخيره في تمام تأديته وظيفته ، فان خــير الانسان وكمال وجوده هو في ممارسة حياة العكمة والتأمل على أكمل وجه ، من حيث أنه كائن ناطق، أى أن سعادة الانسان انما تعود الى استمرار الفعل الاكثر التصاقا بطبيعته الناطقة ، ويرى أرسطو: اذا كانت السعادة هي الفعل المطابق للفضيلة ، فمن المعقول أن تكون مطابقة الأسمى فضيلة ، وستكون هذه فضيلة أحسن شيء فينا وسواء كان هذا الشيء الذي يفترض أن حاكمنا الطبيمي ومرشدنا ، عقلا أو أي شيء آخر ، وسواء أيضا كان الهيا أو أكثر الاشياء ألوهية بالقياس الى ما هو شريف والهي فان فعــل هذا الشيء بحســب فضيلته الخاصة به سيكون سعادة تامة •

ويصبح خير الانسان كما يرى أرسطو في فعل النفس الناطقة المطابق للفضيلة ، فاذا كانت هناك أكثر من فضيلة واحدة ، فان هذا الفعل يكون مطابقا لأسماها ، وأكثرها كمالا طوال العياة ، فانه كما أن خطافا واحدا لا يبشر بالربيع أو حتى بيوم ربيعي واحد ، فكذلك فان السعادة ليست فعل يوم واحد أو زمن قصير ، بل مدى الحياة ، والقول

بأن التأمل هو فعل النفس الناطقة بحسب طبيعتها انما يتفق مع الحق لما يلي من الاسباب :

ان قعل التأمل يعد أفضل الافعال ، لا لكون المقل أفضل شيء فينا فحسب بل كذلك لأن موضوعات المعرفة .

٢ \_ وفعل التأمل هو أكثر الافعال استمرارا ، فلك لأننا نستطيع تأمل العق بدرجة أكثر استمرارا من استطاعتنا فعل أي شيء آخر ونعن نظن أن السعادة تنطوي على اللذة ، ولكن العقيقة أن فعل العكمة الفلسفية أي التأسل هو أكثر الافعال الفاضلة اجتلابا للذة ، اذ أنه يقدم لنا أعظم اللذات لنقائها ودوامها .

وكذلك فان « الاكتفاء بالذات » انما يرجع الى فعل التأمل ، اذ الممارس للتأمل لا تشغله ضروريات الحياة عن فعله ، بل انه لا يحتاج الى أي شيء آخر غير ذاته لكي يستمر في تأمله ، ولهذا فان فعمل التأمل محبوب لذاته ، باعتباره أسمى فعل للنفس الناطقة ، لا يستهدف غاية غير ذاته و واليه تمود السمادة التامة للانسان ، ومن حيث أن التأمل

يتضمن عنصرا الهيا اذ هو حياة العقل الالهي وفعله الدائم ، فيجب ألا نفكر في الاشياء الفانية ، تشبها بالعقل الالهي ، فنتيح الخلود لأنفسنا بأن نوجه كافة حواسنا وامكانياتنا العقلانية لكي نعيا وفقا للعقل ، لأن الحياة وفق العقل هي أفضل حياة بالنسبة للانسان وأكثرها لذة ، بل هي العياة الاكثر سعادة •

واذا كان التأمل أو حياة العكمة هي خير الانسان وبها تكتمل سعادته لأنها من الغيرات الجوهرية المتعلقة بالنفس، فإن هناك من الغيرات الغارجية العرضية ما يدخل في عناصر السعادة، وذلك كالعسب والذرية الصالحة وجمال الغلقة، والصداقة، فهذه أمور إن لم تتعقق انعدمت كالفقر والمرض والكوارث قد تقف حجر عثرة في سبيل تعقيق السعادة، وبذلك تجرد الفعل الفاضل مما تزوده به الثروة والسلطة والنفوذ من وسائل، وغير النفس خيرا جوهريا، أما بقية الغيرات الأخرى فهي عرضية و

ويؤكد ارسطو أن الرجل الفاضل حقا أي

الممارس لعياة العكمة ، هو الذي يظل سعيدا رغم ما ينزل به من كوارث ومعن اذ أنه يرضى بكمال النعير والجمال فحسب ، ويضحي بالغيرات الخارجية في سبيل الرضا والاطمئان النفسي • ولكن السعادة لا تتحقق لكل كائن حي على وجه الاطلاق ، فالحيوان لا يمكن أن يقال انه سعيد ، وكذلك الاطفال غير الناضجين ، لعجزهم عن اتيان أفعال تامة ، والسعادة تتطلب اكتمال العياة •

ويتساءل أرسطو عما اذا كنا نحصل على السعادة بالتعلم أو بالتعود والممارسة أو بنوع آخر مسن التدريب، أو أنها تحصل بفضل عناية الهية أو عن طريق الصدفة ؟ ويرد على هذا الاستفسار بقوله ان السعادة من حيث أنها فعل النفس المطابق للفضيلة التامة ، لذلك يجب البحث عن فضيلة النفس الناطقة حتى نحصل على السعادة ونلمس طبيعتها ، وقبل أن نعرف الفضيلة لا بد لنا من عمرفة أنواع الفضائل التي هي اما خلقية واما عقلية و وتعود الفضائل المقلية و فق رأي أرسطو عقلية ، فهي تحتاج الى التجربة والوقت المديد ، أما الفضائل الغلقية فانها تحصل بالتعود،

ولهذا فانها لا تنمو فينا بالطبع بل بالمران والممارسة والتقليد •

ويخصص أرسطو ثلاث كتب من الاخلاق النيقوماضية للكلام عن الفضائل الخلقية ويشر الى الشجاعة ، والعفة ، والى فضائل تتعلق بالثروة أو بالشرف أو بالغضب أو فضائل اجتماعية ، وينهى الكتاب الرابغ بالتحدث عن أشباه الفضائل مثل العياء ، ويفرد الكتاب الخامس للكلام عن فضيلة العدالة ،ويعتبرها فضيلة رئيسية، باعتبارها مراعاة النسبة الصحيحة في توزيع المكافآت والجزاءات بين الافراد وهذه هي المدالة الجزئية ، وثمة نوع آخر من العدالة يقوم في المطابقة للقانون الخلقي ، فالرجل العدل بهذا المعنى هو الذي تتطابق أفعاله مع قوانسين المجتمع وقواعده الأخلاقية • ويكون عنوانا للصلاح والفضيلة • أما العدالة الجزئية فىرىأرسطو أنها تقوم على المساواة وتقسم الى نوعين: عدالة توزيعية وعدالة اصلاحية • والعدالة التوزيعية تعنى توزيع المجتمع للاموال والمكافآت وألقاب الشرف على مستحقيها ، والمبدأ في المدالة التوزيعية هو النسبة الهندسية لأن الدولة

يجب أن تراعي مميزات الافراد فتمنح كلا منهم على قدر كفايته وفضله •

أما العدالة الاصلاحية فيعتبرها أرسطو من الختصاص السلطة القضائية التي تعوض المقلوم من الظالم، وتنزل العقاب بالمجرمين، وتحكم بالعدل بين المتعاقدين، والمبدأ في العدالة الاصلاحية هو النسبة العسابية، لأنها تقوم على أساس تساوي الافراد أمام القانون و ويذكر أرسطو العدالة السياسية والعدالة القانونية والعدالة الطبيعية، ثم يشير الى أن هناك عدالة أسمى من عدالة القانون وتعرف بالانصاف الذي يصحح العدالة القانونية، فغالبا ما يكون التطبيق الحرفي للقانون جائرا، فيعدل القاضي عن النص ويستلهم روح التشريع و

ولم ينفل أرسطو الصداقة وأنواعها فيخصص لها الكتابين الثامن والتاسع ويشير الى أن الانسان كائن اجتماعي وعلى هذا فهو يرتبط مع الآخرين بعلاقات اجتماعية كروابط الأسرة والمدينة والانسانية ، ويسمي هذه العلاقات بالصداقة ، وهي لازمة للحياة ، فلا يستطيع الفرد أن يحيا

بدون صداقات ، أي علاقات مع أفراد المجتمع الآخرين •

ويميز أرسطو بين ثلاث أنواع من الصداقة : صداقة الفضيلة ، وصداقة المنفعة ، وصداقة اللذة ثم يشرح كل نوع من هذه الانواع ، ويخلص الى أن هناك قانونا واحدا يربط بين جميع الافراد ، وهذا القانون يجد مداه في العلاقات الاجتماعية التي تؤلف بين الجميع ، وهنا يمهد أرسطو الطريق للانتقال الى حديثه عن الأسرة والدولة في العلم السياسي \*

#### السياسة عند أرسطو:

لا بد لمن يدرس مصنفات أرسطو الاخلاقية من الانتقال الى ما كتبه هذا الحكيم الكبير حول الامور السياسية ، لأن علم السياسة بنظر أرسطو هو علم أعلى من علم الاخلاق وما يتفرع عنه من معارف سلوكية ، وانفعالات اجتماعية ، باعتبار أن الدولة أو السلطة الحاكمة هي التي تهيء للافراد الاسباب المادية والادبية للحياة الفاضلة ، تعمي حياتهم وتتعهدهم بالتعليم والتربيسة ، فيتعاونون على

اكتساب الفضائل والعلوم وتحقيق انسانيتهم ، والدولة والعالة هــذه مــن الضرورة بمكــان أن تسترشد بالاخلاق والمنهاقب ، تشرعها قوانسين وتعوطها بسياج من الرهبة يزيد في احترامها ، ولكنها تسترشد أيضا بغير علم الاخلاق من العلوم والفنون ، كملم الاقتصاد وتأمين الرخاء ، وخوض العروب لعماية البلاد ، وما اليها من وسائل الرقى وعوامل العضارة • فالدولة بنظر أرسطو العكـم الأعلى في المجتمع توجه جهوده نحو الغاية المثلي ، والكمال المطلق ، وتستخدم الفنون والصناعــات ، والعلم الخاص بها أرفع العلوم العملية • العقيقة ان الاجتماع قائم على الطبيعة الانسانية الناهدة أبدا ودائما الى كمالها ، وإن الانسان مدنى بالطبع، فهو لا يوجد بغير الأسرة ترعاه وتؤيده الى أن يبلغ أشده • فالأسرة المجتمع الاول ، وتليها القرية ، وهي مجموع اسر تتآزر لتوفير حياة أوسع وأكمل مما تستطيعه الأسرة الواخدة • واذا ما اتحدت القرى المتجاورة كونت مدينة ، أي مجتمعا تاما ، يكفى نفسه بنفسه ويكفل جميع أغراض الحياة ، الضروري منها والكمالي ، المادي منها والادبي • ففي رأي أرسطو كما في رأي أفلاطون ومعظم

فلاسفة اليونان في عصره ، المدينة أرقى المجتمعات، ولا يرى في الامبراطوريات سوى مجتمعات غير طبيعية تعتمد على الحرب والتجارة وتتخذهما غاية لها ، فيفسد بها المجتمع • وما الغاية الحقة الا الفضيلة في السلم والقناعة ؟

وقد يتساءل المرء عن كيفية تكون الجماعة السياسية ؟ أما من حيث الزمان ، فان أول جماعة هي الأسرة ، الغرض منها القيام بالحاجات اليومية، تليها القرية المجسدة اجتماع عدة أسر لتوفير شيء أكثر من العاجات اليومية • والقرية تسمح أكثر من الأسرة بتنظيم العمل وتقسيمه ، وبارضـــاء حاجات أكثر تنوعا ، وبعماية أتم من غارة الانسان والعيوان • والدور الثالث اجتماع عدة قرى في هيئة تامة هي المدينة ، أرقى الجماعات ، تكفي نفسها بنفسها ، وتضمن للافراد ، ليس فقط المعاش ، بل حسن المعاش وأفضله ، وهذا هو فعلها النوعى • فمهمة المدينة توفير الاسباب لكي يبلغ أفرادها سعادتهم • وهذه الاسباب مادية وأدبية • والأولى خاضعة للثانية ، لأن سعادة الانسان خلقية عقلية • فالمعاش الحسن يضم نوعمين -: العمسل الخلقي ، والعمل العقلي • من الوجهة الأولى تعاون

المدينة الافراد على اكتساب الفضائل ، وتقدم لهم فرصا لمزاولة هذه الفضائل في العلاقات الاجتماعية المتعددة • ومن الوجهة الثانية تنشط المدينة العمل العقلى مما تسمح به من تقسيم أكثر ، واتصال العقول بعضها ببعض \_ والعالة التي يزدهر فيها العملان الخلقى والعقلى هي حالة السلم والرخاء والفراغ • وما العرب الاوسيلة للدفاع عن العق أو للحصول عليه ، ولا تبرر بحق الفتــح الا اذا شهرت على شعوب وضيعة متأخرة تعود عليها السيطرة الاجنبية بالخر • فلا تطلب المدينة العرب لذاتها فتكون حربية كاسبرطة ، ولا الغنى لذاتـــه فتكون تجارية تبنى السفن وتغزو البلاد • ان قيمة المدينة تقاس بقيمة أفرادها من حيث العلم والخلق لیس غیر ۰

ويتوضح مما سبق ان المدينة وان كانت آخر الجماعات من حيث الزمان ، الا أنها الأولى من حيث الطبيعة والحقيقة ، كما أن الكل أول بالاضافة الى الاجزاء ، لأنه علتها الغائية وشرط تحققها على أكمل وجه • ومن الملاحظ ان المدينة شرط ترقي الفرد وتحقيق جميع قواه • فاذا كانت الهيئات الاولية طبيعية ، كانت المدينة طبيعية كذلك ، لأنها

غايتها جميعا • ويلزم من هذا ان الانسان حيوان مدني بالطبع ، والدي لا يستطيع أن يعيش في جماعة ، أو الذي ليست له حاجات اجتماعية لأنه يكفي نفسه بنفسه ، فهو اما يهيمة واما البه ، وليست المدينة وليدة العبرف كما يدعني السوفسطائيون ، ولكنها قائمة على الطبيعة الإنسانية النازعة الى كمالها • وليس القانون حدا عرفيا للعرية ، ولكنه وسيلة توفير العرية ، فيه نجاة الافراد من الفوضى والفناء •

ويذهب سقراط الى أن الأسرة تتكون من الزوج والزوجة والبنين والعبيد • الرجل رأس الأسرة ، لأن الطبيعة حبته العقل الكامل ، فاليه تعود أمور المنزل والمدينة • أما المرأة فأقل عقلا ، وليسس بصحيح أن الطبيعة هيأتها للمشاركة في الجنديسة والسياسة ، وانما وظيفتها العناية بالأولاد وبالمنزل تعت اشراف الرجل • ويرجع الى المبيد تحصيل الثروة الضرورية لقوام الأسرة • ويعتبر أرسطو ضرورية لضرورة الاعمال الآلية المنافية لكرامسة ضرورية لضرورة الاعمال الآلية المنافية لكرامسة المواطن الحر •

والعبد آلة منزلية ، أي أنه يعاون على تدبس العياة داخل المنزل ، ولا يعمــل في الحقــل أو في المصنع • من هو العبد ؟ الطبيعة هي التي تعينه ، أى جملة العوامل الوراثية والبيئية والاجتماعية : ان تقابل الاعلى والادنى مشاهد في الطبيعة بأكملها: هو مشاهد بين النفس والجسم ، بين العقل والنزوع ، بين الانسان والعيوان ، بــين الذكــر والأنثى • وكلما وجد هذا التقابل كان من خـــــر المتقابلين أن يسيطر الأعلى على الادنى • والطبيعة تميل الى ايجاد مثل هذا التمايز بين البشر بأن تجعل بعضهم قليلي الذكاء أقوياء البنية • وبعضهم ألفاء للحياة السياسية • وعلى ذلك فمن الناس من هم أحرار طبعا • ومن هم عبيد طبعا • ان شعوب الشمال الجليدي وأوروبا شجمان ، لهذا لا يكدر أحد عليهم صفو حريتهم ، ولكنهم عاطلون من الذكاء والمهارة والانظمة السياسية الصالحة ، لهذا هم عاجزون عبن التسلط على جبرانهم • أميا الشرقيون فيمتازون بالذكاء والمهارة ولكنهم خلو من الشجاعة ، ولهذا هم مغلوبون ومستعبدون الى الأبد • وأما الشعب اليوناني فيجمع بين الميزتين ، الشجاعة والذكاء ، كما ان بلده متوسط الموقع • لهذا هو يحتفظ بالعرية ولو أتيحت لـــه الوحـــدة لتسلط على الجميع -

واليوناني حسب رأي أرسطو سيد حر، والاجنبي عبد له ، ولا يستعبد اليوناني أخاه بأي حال ومصالح السيد والعبد بمفهوم أرسطو واحدة ، ويوجب على السيد أن يحسن استعمال سلطانه ، وأن يتفاهم مع العبد قبل أن يأمره ، بل أن يكون صديقا له بقدر ما تسمح الحال ولما كان الرق عند اليونان بريئا من الجرائم التي كانت عند الرومان ، فلم يكن لأرسطو أن ينفر منه مثل نفور أبناء البشرية في هذا المصر المتقدم ، وانعا كان ينظر اليه نظرنا الى الخدم الآن و

ويعتبر أرسطو الأسرة بحاجة للثروة ، وتتوفر هذه الثروة بطريقتين : الأولى طبيعية ، وهي جمع النتاج الطبيعي اللازم لحلياة وينقسم الى ثلاثة أنواع : تربية الماشية ، والقنص ، والزراعة والنحو الآخر صناعي ، هو المبادلة ، وينقسم كذلك الى ثلاثة أنواع : التجارة برية وبحرية ، والقرض، والأجر • وتنشأ المبادلة من قلة الانتاج في أشياء وزيادته في أشياء ، فتضطر الحال الى الاستسراد

والاصدار • ومن هنا تمس الحاجة للنقد وسيلة ورمزا للمبادلة ، ولكن الناس لا يلبئون أن يتخذوا النقد غاية ، فيصير الانتاج غاية كذلك ، لا وسيلة لارضاء العاجات الطبيعيــة ، فتضطرب العيــاة الاجتماعية اذ تبطل غايتها أن تكون السعادة بالفضيلة ، وتنقلب الغاية اللذة ، ويصبح من المستحيل ، وقد تحولت الوسائل غايات تعبين غاية قصوى للوسائل ، وتعيين حد لتحصيل الثروة • تبعا لهذا النظر يقول أرسطو أن مبادلة أشباء بأشياء أمر مطابق للطبيعة ما دامت الغاية ارضاء حاجات العياة • أما مبادلة الاشياء بالمال ، أي التجارة ، فهي غير طبيعية ، لأنها مجاوزة للحـــد الضروري للحياة ، وطلب للثروة الى غير حد • وأما الربا ، فهو أبشع الوسائل غير الطبيعية لتحصيل الثروة ، لأنه مبادلــة المــال ، وهو اختراع غــــر طبيعي ، لا بالأشياء ، وهي طبيعية ، بل بالمال نفسه • ان الفائدة تنتج من حقل أو من ماشية ، أما الممدن فلا يمكن أن ينتج أو أن يلد والربا نقد ناتج أو مولود من نقد هو في العقيقة عقيم ، وهذا مخالف للطبيعة ، ولكن أرسطو لم يكن يقصد من غير شك القرض للصناعة ، بل القرض المنفق في غير سبيل الانتاج • وهو على كل حال يبين في ما تقدم عن نفوره من الطمع في اكتساب الشروة ، وهو ايثاره معيشة قدماء اليونان القائمة على الملكية العقارية ، لأنها أقرب الى الطبيعة وأدعى لاحتفاظ المدينة بالأخلاق الفاضلة ، وأنفى لاسباب النزاع في إلداخل والحرب في الخارج •

## المدينة عند أرسطو:

خالف أرسطو معلمه أفلاطهون في أفكاره ومنطلقاته القانونية التي أشار اليها في جمهوريته المثالية ولم يلتزم بأي دستور معين لمدينته ، فهو يرى أن النظام الدستوري ليس بمقدوره أن يوضع بصورة عامة مطلقة بحبث ينطبق ويوافق سائسر المدن والدول بدون تمييز ، ذلك أن لكل مدينة ظروفها ومطالبها الخاصة بها التي تختلف عنظروف ومطالب غيرها من المدن بعكم البيئة والعادات والتقاليد والنشاط الاقتصادي ، ولهذا فيان أي نظام دستوري لا يعتبر صالحا الا اذا كان مناسبا ومتمشيا مع طباع الشعب الذي يطبق فيه ومتفقا مع حاجاته فما يصلح لمدينة قد لا يصلح لأخرى ، وفقا للغاية التي تستهدفها الدولة لتحقيق الخمير

المشترك الأفرادها ، وليس لمصلحة العكام فحسب ، ومن ثم فان صحة أي دستور انما تتحدد بحسب ما يحققه من خير للمجتمع نتيجة لتمشيه مع غايات وأهداف هذا المجتمع ومطالبه ٠

من المؤكد أن الملكية الخاصة لها مساوىء،ولكن الملكية المشتركة والمعيشة المشتركة مصدر نزاعات أيضًا ، وهما تقتلان الرغبة في العمل ، فإن الانسان لا يعنى عادة بغير نفسه وأهله ، ويتواكل فيما يغتص بالصالح العام • ثم ان الشعور بالملكيــة مصدر لذة ، لأنه نوع من الانائية وحب الذات ، واستخدام الملكية لمساعدة الاصدقاء والمعبارف ، وللضيافة ، مصدر لذة وفرصة لفعل الفضيلة ، كالسخاء والعفة ، فإن المعدم لا يمكنه أن يسخو • وانما تنشأ الخلافات من الملكية الخاصة لفســـاد الناس لا لكونها خاصـة ، ولو انصفـوا لاشترك بعضهم بعضا في نتاجها فعوض الذي عنده أكثر على الذي عنده أقل ، فتلتقسى حسنسات الملكيسة والشيوعية وتبقى في مستوى المعيشة الحسنة ، لا تتجاوزه الى الاثراء للاثراء •

أما العكومة فتغتلف أشكالها باختلاف الغايسة

التي ترمي اليها وعدد الحكام • فمن الناحية الأولى، العكومة صالحة متى كانت غايتها خير المجمـوع ، وفاسدة متى توخى الحكام مصالحهم الخاصـة ، فيخرج جنسان تحتهما أنواع تتمين من الناحيـة الثانية أي بعدد الحكام :

الحكومات الصالحة الحكومات الفاسدة الملكية الله الطغيان الرستقراطية السياد الأوليغركية الرستقراطية السيماغوغية الديماغوغية الحيماغوغية الميماغوغية الميمائو الم

ويرى أرسطو أن الملكية حكومة الفرد الفاضل المادل ، والارستقراطية حكومة الاقلية الفاضلة المادلة ، والديموقراطية حكومة الاغلبية الفقيرة، تمتاز بالعرية والمساواة واتباع دستور • أسا الطنيان فهو حكومة الفرد الظالم ، والأوليغركية حكومة الاغنياء والاعيان ، والديماغوغية حكومة المامة تتبع أهواءها المتقلبة • وتبدو الملكية لأول نظرة أنها العكم الامثل ، ولكن الفرد المتساز بالفضل لا يوجد الا نادرا ، أو لا يوجد أصلا ، والملك يرغب طبعا في أن ينتقل سلطانه الى اعقابه،

وليس هناك ما يضمن أن يكون هؤلاء جديرين بالعكم • والسلطة المطلقة تميل بالطبع الى الاسراف ، وللملك حرس خاص ، فمن السهل عليه أن يستبد اعتمادا على قواته ، ثم أن الفسرد لا يستطيع أن يرى كل شيء بعينه ، فهو مفتقر دائما الى معاونين يشاركونه في مباشرة العكم ، واذن فلم لا توضع هذه المشاركة في الاصل ، بدل أن تترك لارادة فرد واحد ؟ والواقع ان حكم الجماعة الفاضلة خير من حكم فرد لا يفوقهم فضلا٠ ولكن الارستقراطية غير ممكنة التعقق كذلك • اما الديمقراطية فليست تصلح الااذا قصرت سلطة الشمب على انتخاب العكام ، فزاول هؤلاء العكم باشراف الشعب ، ولكن كثيرا من المخاطر تتهدد هذا النظام •

ويتساءل أرسطو كيف تكون العكومة المثلى ؟ فيقول : الحق ان كل شكل من الاشكال المذكورة يقوم على مبدأ صحيح بعض الصحة لا كلها ، لذلك لا يمكن ايثار أحدهما واعتباره كاملا • فيجب أن نطبق هنا المبدأ الذي اعتمدناه في الاخلاق ، وهو ان خير الأمور الوسط • وأن نجد طبقة من الشعب تكون مزاجا من ضدين ووسطا بين طرفين : هذه

الطبقة هي الوسطى ، ويسميها أرسطو « بوليتية » أي الدستورية ، وهي مؤلفة من أصحاب الثـــروة العقارية المتوسطة يعيشون من عملهم ولا يملكون فراغا من الوقت ، فلا يعقدون الا الجلسات الضرورية ، ويخضعون للدستور • فعكومتهم مزاج من الأوليغركية والديمقراطية ، مع ميل الى هذه وكنما كثر عددهم استطاعوا مقاومة الاحلزاب المتطرفة وصيانة الدستور • ولا خوف أن يتحــد خصومهم عليهم ، فانهم لما كانوا وسطا ، كانــت المسافة بينهم وبين كل ضد أقرب منها بين ضد وآخر ، يثق بهم كل فريق أكثر مما يثق بأضداده، هذا مع اعتراف أرسطو بأنتقرير العكومة الصالعة لشعب ما ، يجب أن يقوم على اعتبار طبيعة هذا! الشعب • فهو لا يبنى دولة نظرية ، ولكنه يستخدم طائفة كبرة من الملاحظات والتجارب لتعيين الشروط الكفيلة بتحقيق الغاية من الاجتماع ،وهو يأخذ على الذينعالجوا هذه المسألةقبله انهم توهموا أشكال الحكومة أتواعا ثابتة ، والواقع ان لكل نوع أصنافا تبعا للظروف ، فليس هناك ديمقراطية أو أولينركية واحدة بعينها ، بل ديمقراطيات وأوليغركيات بحسب ما تكون كثرة الشعب زراعا ، وهم أميل الى الاعتدال ، أو صناعا ، وهم أميل الى التطرف ، أو تجارا ، وبحسب ما تكون الاقلية ممتازة بالثروة المكتسبة أو الموروثة أو بالحسب • فهؤلاء الفلاسفة يردون التنوع الحقيقي الى وحدة مجردة ، لذلك نراهم يبحثون عن الاحسن بالاطلاق، لا عن أحسن ما يمكن بالاضافة الى الاحسوال ، ونجدهم يشرعون بالاطلاق ، لا بالاضافة الى شكل العكومة ، فان القوانين تختلف حتما باختلافه •

## ارسطو ودستور الأثينيين:

ولقد جعل أرسطو هذا الدستور في بابين : الباب الاول من الفصل الاول الى الفصل الحادي والاربعين ، وقد خصصه لتطور النظام السياسي الأثيني الى القرن الرابع قبل الميالا ، وشرح في الباب الثاني التنظيم السياسي والاداري في أثينا ، في عصره هو ، شرحا دقيقا وافيا .

ومع أن أرسطو أشاع في و دستور الأثينيين » روحا موضوعية ثاقبة النظر ، تمكن القراء مسن المتشاف ميوله واتجاهاته • فقد أثبت النظريسة القائلة أن خير الامور الوسط ، وتعميما للفائدة نقدم مقتطفات من هذا الدستور •

## محافل القضاء:

اما محافل القضاء ، فيقترع الحكام التسعة على اختيارها ، كل في قبيلته • وكاتم أسرار المشترعين يقترع على اختيار القضاة في القبيلة العاشرة •

٢ ــ وللمحاكم عشرة مداخل ، مدخل لكل قبيلة • وعشرون ردهة للاقتراع ، ردهتان لكل قبيلة • ومئة صندوق للاقتراع ، عشرة لكل قبيلة • وعشرة صناديق أخرى تلقى فيها لوحات القضاة الذين آتاهم الحظ • ووعاءان عميقان • ويضعون على كل مدخل عددا من القضبان يوازي عمدد القضاة ، ويلقون في أحد الوعائين عددا من البلوط من يوازي عدد المعائل التي يجب الاحرف الهجائية ما يوازي عدد المحافل التي يجب

أن يكتمل نصابها ، بدءا من العرف العادي عشر ل المعادل ثلاثين -

٣ ـ ويسمح للمواطنين المتجاوزين الثلاثين من عمرهم أن يشغلوا منصب القضاء ، ما لم يكونوا من مديني الدولة ، أو ممن جردوا من حقوقهم المدنية • وان شغل هذا المنصب من لا يحق له أن يشغله ، لوحق وسيق أمام القضاء • وان أخذ في هذه الجنحة ، قدر له القضاة ما يستحق من عقوبة أو غرامة • وان غرم غرامة مالية ، فرض عليه الحبس الى أن يدفع دينه الاسبق الذي لوحق من أجله ، والغرامة المالية التي غرمته اياها المحكمة •

لا ولكل قاض لوحة من بقس ، خط عليها اسمه العائلي الأبوي ، واسم حيه المنتمي اليه ، واحد الاحرف الهجائية ألفا الى كبا • لأن القضاة في كل قبيلة من قبائلهم موزعون الى عشر فئات ، يتساوى تقريبا عدد كل منها في كل حرف تعين به •

وحالما يعلن المشترع الاحرف التي يجب أن
تنضم الى كل معفل ، يعمل الساعي الحرف المأخوذ
بالقرعة الى كل معفل بمفرده .

# تاليف معافل القضاء وعملية الاقتراع:

ا ـ توضع الصناديق العشرة أمام مدخل كل قبيلة و تخط على تلك الصناديق الاحرف الهجائية من ألفا الى كبا وفورا بعد أن يلقي القضاة لوحاتهم ، كل في الصندوق العامل العرف الهجائي نفسه المرقوم على لوحته ، يأخذ ساعي المعكمة الصندوق ويخضه وعلى الاثر يسحب المشترع من كل صندوق لوحة واحدة و

٢ ــ وهذا المشترع يدعى الفارز ، فهو يفرز اللوحات المستخرجة من الصناديق ، في مسطرة عليها الحرف نفسه المخطوط على الصندوق • ويؤخذ هذا المشترع بالقرعة ، كي يغرز المشترع نفسه بلا انقطاع ويسيء في عمله • وفي كل ردهة اقتراع خمس مساطر •

٣ ــ وعندما يصب العاكم الاول المكمبات ،
يغتار بالقرعة قبيلة في كل ردهة اقتراع .والمكمبات من نعاس سوداء وبيضاء • وبقدر ما يجب اختياره من القضاة ، يلقون من المكمبات البيضاء ، مكمبا من خمس لوحات ، ويلقون من المكمبات السوداء من خمس

علَى الطريقة نفسها · وعندما يسحب الحاكـم المكعبات ، يدعو المذيع الذين عينتهم القرعــة ، ويشرف الفارز على العد ·

لا يسحب المدعو بعد سماع اسمه بلوطة من الوعاء ، ويمد بها يده والعرف الى فوق ، ويبرزها أولا للحاكم المترئس ، وعندما يراها الحاكم يلقي بلوحة القاضي في الصندوق المكتوب عليه العرف نفسه الذي خط على البلوطة ، كي يدخل المحكمة التي يريدها ، وكي لا يتيسر لأحد أن يضم في محكمة من يريد من القضاة .

 ويضعون أمام الحاكم عددا من الصناديق يوازي عدد المحاكم التي يجب تأليفها ، ويحمل كل من الصناديت الحرف الذي أحرزت المحكمة بالقرعة •

#### تاليف معافل القضاء:

ا ــ وبعد ابرازها للحاكم ، يعود القاضمي
ويبرزها للساعي ، ثم يدخل دائرة المحكمة • فيعطيه
الساعى عصالها لون المحكمة المخطوط عليها الحرف

نفسه الذي خط على البلوطة ، كي يضطر أن يدخل الى المحكمة التي عينتها له القرعة •وان دخل محكمة أخرى ، سفهه لون العصا •

٢ ــ وكل مدخل من مداخل المحاكم له عتبته العليا ملونة بلون خاص • فمن يأخذ العصا يتجه الى المحكمة الملونة بلون عصاه والحاملة العرف نفسه الذي تحمله البلوطة • وفور دخوله المحكمة، يتسلم شارة سلطته الرسمية من يد موظف أقيم بالقرعة لهذه المهمة •

٣ ـ وبعد تلك المراسيم يدخلون ، على الوجه المفصل أعلاه ، قاعة المحكمة ومعهم بلوطتهم وعصاهم ويجلسون • والفارزون يعيدون اللوحات لمن لم يسعدهم العظ •

٤ ــ وسعاة الدولة في كل قبيلة ، يأتون بصندوق الى كل محكمة ، فيه أسماء قضاة القبيلة ، الذين يؤلفون محفلا من المحافل ويسلمون هذه الصناديق الصغيرة الى خمسة قضاة عينتهم القرعمة ، كي يتمكنوا بواسطة هذه الاسماء أن ينادوا زملاءهم ويدفعوا لهم راتبهم .

## تعيين رؤساء المعاكم:

ا ـ وعندما يكتمل تأليف كل معافل القضاء ، يوضع في المعفل الاول برنيتان للاقتراع ومكعبات من نحاس لونت بألوان المعافل ، ومكعبات أخرى كتبت عليها أسماء العكام • فيأخذها اثنان من المشترعين عينتهم القرعة ، كل فئة على حدة ، ويلقي أحدهما المكعبات الملونة في برنية ، ويلقي الثاني أسماء العكام في البرنية الاخرى • والعاكم الاول الذي تعينه القرعة ، يعلن عنه المذيع أنه يشغل معفل القضاء الاول ، والعاكم الثاني المعفل الثاني ، وهكذا دواليك ، كي لا تعلم سلطة ما سلفا أي معفل تحتل ، بل تشغل المحفل الذي تعينه لها القرعة •

٢ ـ وبعد أن يأتي القضاة وينوزعون على المحافل ، تسعب السلطة المترئسة في كل معفل ، من كل صندوق ، لوحة واحدة ، كي تكون اللوحات المسعوبة عشرا ، بمعدل قاض عن كل فئة • فيأخذ المترئس هذه اللوحات ويلقيها في صندوق آخر فارغ • ويختار من هؤلاء خدسة تعينهم القرعة : الأول ليسهر على الماء ، والاربعة الآخرون على على الماء ، والاربعة الآخرون على على الماء ، والاربعة الآخرون على .

حصي التصويت ، كي لا يشغل أحد القاضي المشرف على الماء،ولا القضاة المشرفين على حصي الاصوات، ولا تقع اساءة ما بشأن هذه الامور والخمسة الذين لم تعينهم القرعة يتناولون من العكام اللائعة التي تؤخذ بموجبها الرواتب ، والتي تعين لكل قبيلة وفي كل معكمة معل أخذها بعد القضاء ، كي يتفرقوا فئة فئة ، ويأخذوا رواتبهم فرقا صغيرة ، ولا يزدحموا في مكان واحد ، ويضايقوا بعضهم بعضا لكثرتهم و

#### جلسات المرافعة:

ا ـ بعد تلك الاجراءات، يستدعون المترافعين و عندما يقضون في الدعاوي الغاصة يدعون أصحابها ، وينظرون في أربع من تلك الدعاوي التي يقبلها الشرع و فيقسم المتخاصمون أن يحصروا نقاشهم في موضوع الدعوى لا غير وعندما يقفون في الدعاوى العامة ، يدعون أصحابها ويفصلون في واحدة منها فقط و

٢ ــ وفي المعكمة ساعات مائية ، المهقصبة ضيقة
لمسيل الماء • فيصبون فيها الماء وقدره قدر وقــت

المرافعة • فيمنح المدعي في الدعاوى المتجاوز قدرها خمسة آذف درهم عشرة أكيال من الماء ، ويمنيح خصمه صاحب القول الثاني ثلاثة أكيال • ويمنح المدعي في الدعاوى البالغ قدرها الغمسة آلاف سبعة اكيال ، وكيلين للخصم • وخمسة اكيال للبالغ قدرها حدود الالف درهم ، وكيلين للرد • وستة اكيال للفصل في المنازعات ، ولا مجال أبدا للرد في مثل هذه المنازعات •

٣ ــ والقاضي الذي تعينه القرعة ، يعسبك بالقصبة لئلا تصرف الماء عندما يزمع الكاتب أن يقرأ قانونا أو شهادة أو شيئا من هذا النوع ولكن عندما تستغرق الدعوى نهارا مقسما الى فترات ، فعندئذ لا يعسك القاضي القصبة ، بل يعطبي الشاكي والمدافع قدرا متساويا من الماء \*

ع \_ ويقاس النهار على أيام شهر يسذئون •

م - • • • • ويقسم اليوم الى • • • وكل الدعاوى المستوجبة السجن أو الموت أو النفي أو التجريد من الحقوق المدنية أو تأميم الارزاق • • • • جلسة الاقتراع:

ا ـ أكثر محافل القضاء تتألف من خمس مئة عضو وعضو • • • وفي الدعاوى العامـة • • • ، المفروض رفعها الى ألف قاض ، يضمون محلفـين المواحد الى الآخر ، في قصر الشمس • وأما • • • المفروض رفعها الى الف وخمس مئة قاض ، فيضمون ثلاثة معافل •

العلما وحص الاقتراع من نحاس ، ولها ساق في وسعلها ونصف من مجموع الحص مثقوب ، ونصف من مجموع الحص مثقوب التصويت يعطون ، بعد مطالعة الادعاء ومطالعة الرد ، كل قاض حصاتين ، واحدة مثقوبة وأخرى ملأى يسهل على الخصوم رؤية كل منهما ، كبي لا يأخذ القضاة حصاتين مليئتين أو مثقوبتين معا وان الذي تقيمه القرعة على هذه المهمة ، يجمع شارات القضاء ، ويأخذ بدلها كل قاض شارة من نحاس مع حرف غ ، فيؤديها القاضي ويتقاضى ثلاث بارات ، كي يصوت الجميع ، اذ لا يحق لأحد أن ياخذ شارة القضاء ما لم يصوت .

٣ ــ وقد أعد في كل محكمة قارورتان ،الواحدة
من نحاس والثانية من خشب ، مفسولتان الواحدة

عن الاخرى ، كي لا يخفى أمر القاضي عندما يرمي حصاة التصويت • ففي هاتين القارورتين يلقي القضاة أصواتهم • وقارورة النحاس هي الفاصلة، وقارورة الخشب لا قيمة لها • ولقارورة النحاس غطاء مبرود من منتصف لا يتسع الا لقطعة التصويت ، كي لا يرمي القاضي الواحد قطعتين معا •

\$ - وعندما يزمع القضاة التصويت ، يبادر المديع ويسأل هل يطعن الخصوم في الشهادات ولا لا يسمح لهم أن يطعنوا فيها اذا باشر القضاة التصويت • ثم يعود المديع ويعلن : ان الحصاة المثقوبة هي للمرافع البادىء بالتكلم ، والمليئة هي للمدافع التالي في التكلم • فيأخذ القاضي الحصاتين بعنقيهما ، فيضغط الحصاة باصبعيه ، ولا يبسرز للمتخاصمين لا الحصاة المثقوبة ولا الحصاة المليئة ، ويلقي بالحصاة المااصلية في قارورة النحاس ، وبالحصاة اللاغية في القارورة الخشبية •

١ ــ وبعد أن يصوت الجميع ، يأخذ السماة
فورا القارورة الفاصلة ويفرغونها على مائدة

فيها من الثقوب ما يعادل حصى التصويت • وذلك كي تعرض وتعد عدا دقيقا ، المثقرية منها والمليئة، وهي ظاهرة أمام الخصوم • والمشرفون على التصويت ، يعدونها على المائدة ، المليئة على حدة، والمثقوبة على حدة • ويعلن المذيع عدد الحسى ، للمدعي القطع المثقوبة ، وللمدعي عليه المليئة • ومن يعظى بالعدد الاكبر يغلب • وان تساوي العدد فالمدعى عليه يربح الدعوى •

لا ـ ثم يعود القضاة ويقدرون الغرامة اذا دعت العاجة ، ويقترعون في تقديرها على الطريقة نفسها • ثم يعطون شارة القضاء ويعودون من جديد ويأخذون عصاهم • والوقت الممنوح لتقدير الغرامة هو نصف كيل من الماء لكل خصم • وعندما ينتهون من الفصل في القضايا التي يجيزها الشرع ، يأخذون راتبهم كل فئة بدورها في المحل الذي تعينه لها القرعة •

#### مجلس الشوري والسلطات:

١ ــ لقد اتخدت القوائين المتعلقة باكتتاب
المواطنين وشبيبة الدولة الشكل السابق أسا

السلطات الدورية الأخرى ، فهم يقيمونها جميعها بالقرعة ، باستثناء مدير مالية الجيش ومدير مالية الألعاب والمسارح والأمين المشرف على الينابيع ، لانهم يختارونهم برفع الايدي ، والمختسارون يشغلون منصبهم من عيد أثينا العافل الى عيدها العافل التالي • ويختارون كذلك كل السلطات المشرفة على الشؤون العربية •

٢ ـ أما أعضاء مجلس الشورى الخمس مئة فينتخبون بالقرعة ، خمسون من كل قبيلة • وتترأس كل من القبائل بدورها حسب القرعة ، الاربعة الأولى منها ستة وثلاثين يوما كل واحدة ، والستة الباقية خمسة وثلاثين يوما كل واحدة ، لأنهم يحسبون السنة على الحساب القمري •

٣ ــ والمتولون الرئاسة فهم يتناولون طعامهم معا في القبة ، ويتقاضون من الدولة معاشا ويجمعون مجلس الشورى ومحفل الأمة وأما محفل المجلس ، فكل يوم الالايام العطلة ، وأما محفل الأمة ، فأربع مرات في كل دورة رئاسة وهم الذين ينظمون سلفا لوائح القضايا التي يجب على المجلس أن يتداول بها ، وجدول أعماله اليومسي

#### ومقر جلساته ٠

لا معافي على المنظمون أيضا سلفا دورات معافيل الأمة و فاحداها الدورة الرئيسية و فيها يجب أن تثبت السلطات بتصويت علني ان بدا أن أصحابها يحسنون القيام بوظائفهم و فيها أيضا يتفاوض معفل الأمة بشأن التموين وأمن البلاد ، وفي ذلك اليوم أيضا يقدم من يشاء من المواطنين التهم بالخيانة المظمى ، وتقرأ قوائم الممتلكات المقترح تاميمها ، ولوائح التركات والوارثات الوحيدات كي لا يفوت أحدا ان رزقا من الارزاق قد غد شاغرا .

٥ ــ وفي دورة الرئاسة السادسة ، يجري التصويت في معفل الأمة ، بالإضافة الى جدول الأعمال المذكورة أعلاه ، على مقترحات النفي ، هل يرون أن يقروها أولا ، وعلى الشكاوى ضد الوشاة التي يتقدم بها الاثينيون أو النزلاء ، فيصوت المعفل على ثلاث منها لكل فئة ٠ كما يسوت على ما يقطع للأمة من عهود لا يوفى بها ٠

٦ ــ واحدى الدورات تخصص للتوســـلات .

فيضع من يشاء غصن التوسل ، ثم يخاطب جمهور الأمة في ما يريد من الامور الغاصة أو العامة و ودورتان أخريان تخصصان للاعمال الاخرى ويقضي الشرع أن يثار فيها ثلاث قضايا دينية ، وثلاث تتعلق بالمراسيم والسفراء ، وثلاث بالأمور المدنية وقد يتناقشون أحيانا بدون تصويت سابق برفع الأيدي و ويقصد المبعوثون والسفراء رؤساء المجلس أولا ، ومن يحمل رسائلهم اليهم يسلمهم اياها و

## بعض صلاحيات كبار العكام:

ا ـ من تقع عليه القرعة من رؤساء المجلس يكون رأسا عليهم ويترأس عليهم ليلا ونهارا ، ولا يسمح بأن يلي رتبته مدة أطول من هذه الفترة، ولا أن يليها مرتين و فيحافظ على مفاتيح الهياكل، حيث تودع خزينة الدولة وسجلاتها وخاتم الأمة ومحتوم عليه أن يقيم في القبة هو وثلاثة من الرؤساء الذين يعينهم .

٢ ــ وعندما يجمع المجلس رؤساؤه أو يجمع
هؤلاء الرؤساء محفل الأمة ، يختار رأسهم بالقرعة

تسعة مقدمين ، واحدا من كل قبيلة الا من القبيلة المترئسة • ثم يعود ويقيم من بين هؤلاء رئيسا لهم ويدفع اليهم البرنامج •

٣ ـ فيتناولونه ويسهرون على نظام الجلسات،
ويعرضون ما يجب التفاوض بشأنه ، ويفسرزون
الاصوات ويصرفون الامور كلها ، ومن صلاحيتهم
رفع الجلسات ، ولا يتولى الرئاسة الواحد منهم أكثر
من مزة في السنة - ولكن يحق لهم أن يتولوا رتبة
المقدم مرة في كل دورة للرئاسة -

لا وعلاوة على ذلك ، فرؤساء المجلس يعتارون القادة وأمراء الغيالة والسلطات الاخرى المشرفة على الشؤون الحربية ، وذلك في محفل الأمة وطبقا لما يراه الشعب ويقوم بهذا الاختيار الذين يتولون الرئاسة بعد الدورة السادسة ، على أن تكون تباشير الذبائح تباشير فال وقبل اختيار هذه السلطات يسبق المجلس ويتفاوض بشائه .

#### صلاحيات مجلس الشورى:

١ ـ خول مجلس الشورى سابقا صلاحية فرض
الغرامات المالية والعبس والقتل • واذ ساق مرة

لسيمنعس الى الجلاد ، أقبل افعليدس الأليكي ، وانتشله وهو مشرف على الموت ، وقال : لا يعدم أحد المواطنين دون اطلاع المعكمة ، فذلك أمر واجب و يجرت المعاكمة أمام القضاء ، فبريء لسيمنعس ولقب باسم الناجي من العصا ، وجرد الشعب المجلس من حق الحكم بالاعدام والعبس والغرامات المالية و وسن قانونا يقضي بأن يعيل المشترعون أحكام المجلس أو عقوباته ، ان حكم على أحد أو فرض عليه عقوبات، الى محفل القضاء، وما يقره القضاة منها يكون نافذا و

٢ ــ ويحاكم المجلس أكثر السلطات الاسيما التي تشرف على أموال الدولة أو تتصرف بها عير أن حكمه غير نهائي اويمكن أن يستأنف الى محفل القضاء ويتاح لأي فرد أز يشكو من يشاء من السلطات بتجاوزها القوانين ويحق لتلك السلطات أن ترفع دعواها الى القضاء اذا حكم عليها المجلس و

٣ ــ ويمتحن المجلس الاعضاء المزمعين أن يولوا
الشورى في السنة التالية ، كمــا يمتحن الحكــام
التسعة • وفي الزمن السابق كان له حق الرفض •

وأما الآن ، فلأولئك أن يستأنفوا حكم المجلس أمام القضاء •

٤ ـ فالمجلس اذن غير مطلق الصلاحيات في هذه القضايا • بل يسبق ويتداول بها ثم يرفعها الى محفل الأمة • ولا يسمح لهذا المحفل أن يصوت على قضية من القضايا ما لم يتفاوض فيهما المجلس ويسبق رؤساؤه ويدرجوها في جدول الاعمال • وان فاز أحد بتصويت محفل الأمة ، دون هذه الاجراءات الأنفة الذكر ، فبسبب هذه المخالفات ، يلاحق يدعوى تعدي القانون •

#### صلاحيات المجلس الأخرى:

الـ ويعنى المجلس أيضا بالسفن المبنية الثلاثة وجهازها ومستودعاتها ، ويستحضر سفنا جديدة ثلاثية أو رباعية ، بقدر ما يصوت عليه محفا الأمة ، كما يستحضر أجهزتها ومستودعاتها ويصوت المحفل أيضا برفع الأيدي على تعيين المهندسين لصنعها ، وأن لم يسلمها المجلس السابق للمجلس اللاحق مجهزة منجزة ، لا ينال مكافأته ولأن أعضاء المجلس لا يأخذون هذه المكافأة الا على

عهد المجلس التالي ، والمجلس يستحضر السفن الثلاثية الطوابق ، باختياره من لفيف أعضائب عشرة رجال يتعهدون صنعها •

٢ ــ ريكشف المجلس عن المباني العمومية كلها٠
وان بدا له أن أحدا أخل بها ، يحضره أمام محفل
الأمة ، ثم يحكم عليه ويدفعه الى القضاء ٠

د تم »

#### الفهسرست

| مقسدمة                           | 0   |
|----------------------------------|-----|
| حياة ارسطو                       | 10  |
| <u>مؤلفسا</u> ت أرسطو            | 77  |
| مؤلفات ارسطو الفلسفي             | 22  |
| الطبيعة وما بعد الطبيعة          | 80  |
| الهيولي والصورة                  | ٤٧  |
| التوة والفعل عند ارسطو           | ٥٣  |
| الحركة عند ارسطو                 | 77  |
| قدم العالم والحركة عند ارسطو     | ۷٥  |
| ارسطو والنئس                     | ۸.  |
| كتاب النفس لارسطو                | ۸۳  |
| النفس لا تتحرك بالذات            | 18  |
| الننس وتواها ووظائنها عند ارسطو  | 1.8 |
| النفس النباتية وارسطو            | 1.1 |
| ماهية الاحساس عند ارسطو          | 1.1 |
| الحواس وفعاليتها في حفظ الكائنات | 110 |
| الحواس الباطنة عند ارسطو         | 711 |
| النئس الناطقة عند ارسطو          | 111 |

| ۱۲۳ | العتل الغمال عند أرسطو             |
|-----|------------------------------------|
| 170 | ارسطو وعلم المنطق                  |
| 111 | ارسطو والاخسلاق                    |
| ۱۳۳ | السعادة هدف كل فعل انسناني         |
| 177 | شروط توغير السمادة عند ارسطو       |
| 188 | السياسة عند ارسطو                  |
| 101 | المدينة عند ارسطو                  |
| 107 | ارسطو ودستور الاثينيين             |
| 104 | محافسل القضاء                      |
| 109 | تأليف محافل القضاء وعملية الاقتراع |
| ١٦. | تأليف محافل القضاء                 |
| 177 | تعيين رؤسساء المحاكم               |
| 771 | جلسسات المرامعة                    |
| 178 | جلسسة الانتراع                     |
| 177 | غرز الاصوات والحذ الراتب           |
| 177 | مجلس الشورى والسلطات               |
| ۱۷. | بعض صلاحيات كبار الحكام            |
| 171 | صلاحيات مجلس الشورى                |
| ۱۷۳ | مىلاحيات الجلس الاخسري             |
| 140 | لمهرس الكتساب                      |